1995 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 121

Charles E. BUTTERWORTH & Blake Andrée KESSEL (éd.), The Introduction of Arabic
Philosophy into Europe. Brill, Leiden-New York-Cologne, 1994 (Studien und Texte
zur Geistesgeschichte des Mittelalters, vol. XXXIX). In-8°, 149 p. dont 2 p. de
préface (M. Nadir Aziza) et 6 p. d’introduction (Ch. E. Butterworth).

C’est & Bologne, au cours de 1’été 1988, que se tint la troisiéme session de I’université
euro-arabe itinérante. A cette occasion, le Conseil scientifique de I’université confia a
Charles E. Butterworth la coordination d’un atelier consacré & la pensée arabo-islamique et
au mouvement des idées autour des premiéres universités européennes. Le lecteur trouvera
dans le présent ouvrage les actes de cet atelier aux travaux duquel participérent une quinzaine
de chercheurs. L’ensemble est constitué de dix contributions.

1. Josep Puig (« The Transmission and Reception of Arabic Philosophy in Christian
Spain (until 1200) », p. 7-30) remarque que la philosophie arabe arriva précocement en Andalus
dans la bibliothéque d’al-Hakam II. Toutefois, et a la différence des travaux d’astronomie et
de logique, elle y fut tardivement regue : au témoignage d’Ibn Tufayl, Ibn Bagga (c. 1080-
1138) fut le premier & assimiler totalement les textes de la philosophie. Ainsi, Ibn Hazm,
pourtant féru de Kalam, n’avait lu, parmi les falasifa, que Kindi et Muhammad b. Zakariyya
al-Razi. L’extension des royaumes du Nord permit a 'universalisme médiéval latin de s’étendre
aux territoires nouvellement reconquis et d’intégrer les royaumes d’Espagne; elle s’accompagna
de mouvements de traduction dont les principaux centres furent Toléde et Saragosse. La, des
équipes de traducteurs — les deux plus actives associérent, pour la premicre, Dominique
Gundisalvus (ou Gundissalinus entre 1133 et 1190) et Ibn Da’ad (Iohannes Hispanus) et, pour
la seconde, Gérard de Crémone (c. 1114-1187) et Galib ou Callipus — rendirent en quelques
décennies les travaux philosophiques arabes disponibles aux lettrés. A la fin du xu® siécle,
ceux-ci avaient entre les mains les traductions latines (souvent passées par le castillan ancien)
d’ouvrages dus 3 Hunayn (tiaduction de Gundisalvus de ce qui est peut-€tre un supercommen-
taire du Traité du Ciel), 3 Qusta b. Liiga (traduction par Ibn Da’ad de la Risala fi-l-farq bayn
al-rith wa-I-nafs), 4 Kindi (notamment, la Risala fi-I-‘agl deux fois traduites par Gérard de
Crémone et par Gundisalvus), aux Fréres purs (traduction de Gundisalvus du chapitre de
UEncyclopédie sur les Premiers Analytiques et, peut-Etre, de [’Encyclopédie tout entiére), a
Alfarabi (traduction de 1’Epitre sur les significations de l'intellect, de I'Ihsa’ al-"uliim [Gundisalvus
et Gérard de Crémone], des ‘Uyian al-masa’il [Gundisalvus], du Tanbih ‘ala sabil al-sa‘ada
[Gundisalvus?] auxquelles il faut ajouter un commentaire perdu en arabe des livres V-VIII de
la Physique), 3 Avicenne (traduction de la métaphysique, des parties de la physique [De Anima]
et de la logique du Sifa’) et 3 Ghazali (Magqdasid al-falasifa). Josep Puig montre comment la
transmission et la réception de ce patrimoine furent associées dans les compositions philoso-
phiques d’écrivains « originaux » qui n’étaient autres, le plus souvent, que quelques-uns des
traducteurs 36, Il reléve la premiére influence d’Avicenne dans la fondation d’une nouvelle

36. Voir, par exemple, Hugonnard-Roche, et ’influence d’Avicenne » in Etudes sur Avicenne,
« La classification des sciences de Gundissalinus éd. J. Jolivet et R. Rashed, Paris, 1984.

BCAI 12 (1996) Ch.E. Butterworth & B.A. Kessel (éd.): The Introduction of Arabic Philosophy into Europe, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

122 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

métaphysique d’abord intégrée — en attendant Thomas d’Aquin — a D’intérieur d’un systéme
propre a la tradition médiévale précoce.

2. Abdelali Elamrani-Jamal (« La réception de la philosophie arabe a 1'université de Paris
au xme siecle », p. 31-39) rappelle les grands épisodes de I’introduction de la pensée arabe
dans P’universit¢ parisienne tout au long du xim® siécle depuis la réception, au début du siécle,
des livres de philosophie naturelle d’Aristote 4 la faculté des arts jusqu’a la solennelle
condamnation, en 1277, de ’averroisme. Ce développement est scandé par 1’entrée successive
d’Avicenne — marquée par les mesures d’interdiction de 1210 et 1215 contre I’enseignement
des écrits d’Aristote sur la métaphysique et la philosophie naturelle, ainsi que de ses abrégés
et commentaires — et d’Averroés, dont les premiéres traductions se situent probablement entre
1220 et 1224. Le « second averroisme » parisien, nommé depuis Renan « ’averroisme latin »
et commodément qualifié de « monopsychisme », suscita dés 1270 1’ire de Thomas d’Aquin
contre «le corrupteur de la philosophie péripatéticienne ». Les maitres et adeptes de la
doctrine — Siger de Brabant, Simon de Val et Gosvin de la Chapelle — furent cités le 23
novembre 1276 au tribunal de I’'Inquisiteur de France avant qu’au terme d’une enquéte ordonnée
par le pape, Etienne Tempier, évéque de Paris, ne finisse par condamner, le 7 mars 1277,
219 articles visant 1’enseignement de quelques maitres de la faculté des arts bien certainement
liés & ’averroisme. Abdelali Elamrani-Jamal propose en conclusion de récuser les oppositions
recues entre pensée ou esprit chrétien et pensée ou philosophie paienne, entre avicennisme et
averroisme. Il suggére de reconnaitre, sous I’histoire des doctrines, une opposition aussi per-
manente en islam que dans la chrétienté : celle qui, séparant les philosophes des théologiens,
associe Siger de Brabant, Avicenne et Averroés pour les opposer ensemble a Tempier, a
Ghazali et, plus tard, 2 Ibn Taymiyya.

3. Charles Burnett (« The Introduction of Arabic Learning into British Schools », p. 40-
57) distingue trois étapes dans l’introduction de 1’enseignement arabe en Grande-Bretagne.
La premiére commence au tout début du x1°® siécle et concerne tout spécialement les sciences
mathématiques et médicales. Adélard dont la présence est attestée & Bath de 1100 a 1122
Pillustre brillamment. La seconde commence a la fin du xm® siécle. Liée a la fondation des
universités d’Oxford et de Cambridge (respectivement ¢. 1190 et 1209), elle est marquée par
I’introduction des traités aristotéliciens de la philosophie de la nature et des textes philo-
sophiques de Ghazali, d’Ibn Gabirol, d’Alfarabi et, par-dessus tout d’Avicenne... C’est une
erreur répandue de croire que la plupart des textes du « nouvel Aristote » furent introduits en
Europe par le truchement de 1’arabe, et les traductions gréco-latines dépassaient de loin, en
quantité, les traductions de 1’arabe. Toutefois, et de méme que leurs prédécesseurs arabes, les
lettrés préféraient généralement aux textes d’Aristote leurs résumés assortis des interprétations
néoplatoniciennes du Sif@’. Les trois plus grands représentants de cette seconde période
« avicennienne » furent Daniel de Morley, Alfred de Sareshel et John Blund. L’introduction
d’Averroés dans le débat philosophique constitue la troisiéme étape. Elle commence avec
I’usage des traductions des commentaires d’Averroés effectuées en Sicile par Michael Scot, a
partir de 1220, et trouve 'un de ses plus brillants représentants en la personne de Robert
Grosseteste.

BCAI 12 (1996) Ch.E. Butterworth & B.A. Kessel (éd.): The Introduction of Arabic Philosophy into Europe, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 123

4. laroslav Isaievich (« George Drohobych’s Astronomical Treatises and their Arabic
Sources », p. 58-64) signe une contribution sur George Drohobych (c. 1448-1493), professeur
ukrainien, recteur de ’université de Bologne au xv* siécle et dont les ceuvres astronomiques
témoignent d’une familiarité certaine avec les ceuvres arabes traduites en latin. Copernic connut
bien probablement Drohobych alors que celui-ci enseignait encore a Cracovie au temps de sa
jeunesse.

5. Hans Daiber (« The Reception of Islamic Philosophy at Oxford in the 17th Century :
The Pococks’ (Father and Son) Contribution to the Understanding of Islamic Philosophy in
Europe », p. 65-82) consacre I’essentiel de sa contribution & celui qui fut appelé «le plus
grand arabisant anglais du xvii® siécle » : Edward Pococke (ou Pocock, 1604-1691). Son édition
et sa traduction latine de Barhebraeus (1225-1226) — Mubhtasar al-duwal; Historia compendiosa
dynastiarum — parue 3 Londres en 1663 fut précédée de la publication en 1650 d’un court
chapitre sur I’histoire préislamique des Arabes, assorti d’'un commentaire : Specimen historiae
arabum. Pococke y fait preuve d’un intérét tout particulier pour les Mu'tazila, s’aidant princi-
palement, dans I’exposition de leur doctrine, de Sahrastani. Edward Pococke pére remarque
que les traductions médiévales « barbares» de la philosophie musulmane conduisirent ses
contemporains chrétiens a4 se forger 4 son sujet une opinion défavorable. Le pére et le fils
ceuvrérent ensemble a4 une meilleure connaissance de la philosophie arabe. C’est en 1671
gu’Edward Pococke fils (1648-1727) publia, précédé d’une courte introduction de son pere,
le texte arabe et la traduction latine du Hayy b. Yagzan d’Tbn Tufayl (m. 581 / 1185). Réédité
sans changement en 1700, ’ouvrage servit de base aux traductions anglaises (Ockley, 1708),
allemandes et hollandaises des xvii® et xvii® siécles. Le succés du récit n’est pas étranger aux
rapprochements qui se seront imposés — au prix de quelques paradoxes — entre les idées des
Lumiéres (théorie de la connaissance, religion naturelle) et tel ou tel contenu du Hayy.
L’entreprise de Pococke s’expliquera elle-m&me par les circonstances historiques de son projet
et ’homme, auteur d’une traduction en arabe du De veritate religionis christianae de Grotius,
continue la tradition des grands humanistes.

6. Thérése-Anne Druart (« Arabic Philosophy and the Université Catholique de Louvain »,
p. 83-97) expose trois moments de I’histoire, pleine d’interruptions et de restaurations, de
I’enseignement de la philosophie arabe 4 Louvain. Le premier est lié a4 la personnalité de
Nicolaus Clenardus (1492-1542). Celui-ci fit ses premiéres armes en hébreu au Collegium
Trilingue fondé en 1519 sous Vinfluence d’Erasme (c. 1469-1536) et c’est d’abord pour mettre
A I’épreuve sa connaissance linguistique de 1’hébreu des Ecritures qu’il entreprit d’apprendre
I’arabe. Vite fasciné par I’Islam, il vécut plus d’un an a Fés pour parfaire une connaissance
de I’arabe acquise entre Salamanque et Evora. La mort le surprit & Grenade lors de son voyage
de retour vers Louvain, Le second moment est illustré par 1’étrange personnalité de Abudacnus
(Josephus Barbatus) qui, natif du Caire, enseigna 1’arabe a Louvain de 1615 & 1617. Ce n’est
qu’a la fin du xix® siécle que ’intérét de Jacques Forget (1852-1933) pour la culture musulmane
— il édita les Isarat d’Avicenne en 1892 — et I’ouverture d’esprit de Désiré Mercier condui-
sirent & la création du premier cours d’histoire de la philosophie arabe entendue comme une
discipline autonome exigeant une connaissance préalable de 1’arabe. Simone Van Riet continua,

BCAI 12 (1996) Ch.E. Butterworth & B.A. Kessel (éd.): The Introduction of Arabic Philosophy into Europe, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

124 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

avec D’entreprise de I'Avicenna Latinus, la tradition des études avicenniennes 3 Louvain et
I’étude magistrale de la tradition latine ne lui fit pas oublier I’importance des sources arabes
puisqu’elle donna elle-méme, & partir de 1969, un enseignement de I’arabe destiné aux philo-
sophes. Son enseignement est aujourd’hui continué par son disciple Jean Michot et I’entreprise
fut couronnée par la création, la méme année, d’un centre de philosophie arabe.

7. C’est principalement a rappeler quelles furent la vie et I’ceuvre de Goldziher que s’attache
Miklés Mardth (« The Reception of Arabic Philosophy at the University of Budapest », p. 99-
111). L’orientaliste hongrois sut fondre dans le creuset de son inspiration des courants de
pensée venus d’Allemagne, de la Hongrie, de la pensée juive et de la culture arabe pour
composer une ceuvre encyclopédique obéissant a 1’idéal d’une science pure et apolitique.

8. Jerzy B. Korolec (« La premiére réception de la philosophie islamique & 1’université
de Cracovie », p. 112-130) passe en revue les principaux maitres de ’université de Cracovie
au xv* siécle. Il montre combien ceux-ci étaient au courant des acquis astronomiques, mathé-
matiques, médicaux et philosophiques des Arabes et quel parti ils surent en tirer. Copernic
demeura & Cracovie au tout début de ses études universitaires de 1491 2 1495 et ce n’est
pas le moindre mérite de cette intéressante contribution que de montrer comment il sut
utiliser les ceuvres et les observations des savants arabes.

9. Y.N. Kochubey («La philosophie de 1'Quest et de I’Est dans l’académie Kiev-
Mohyléana », p. 131-135) rappelle quelle place, dans 1’Ukraine des xvi-xvin® siécles, revenaient
a4 Avicenne et 4 Averroés dans 1’enseignement des philosophes de I’académie de Kiev.

10. La contribution de Michel Chodkiewicz — « La réception du soufisme par 1’Occident :
conjectures et certitudes », p. 136-149 — conclut ce recueil par « I’histoire d’une occasion
manquée » : il y a un contraste significatif entre la précoce découverte de la philosophie
arabe par le moyen age et la tardive découverte du soufisme par I’Occident. Ni saint Thomas
ni Dante ne connaissaient de Ghazali U'Jhya’ ‘uliim al-din et le Miskat al-anwdr, Tbn ‘Arabi
est inconnu de la chrétienté européenne et Maitre Eckhart (ob. c¢. 1327) ne cite d’autre
auteur en langue arabe qu’Avicenne, Averroés et Maimonide; aucune preuve concluante ne
permet d’attribuer a Lulle une fréquentation assidue du rasawwuf et une perception pertinente
de ses richesses doctrinales. Asin Palacios relevait toutefois de curieuses coincidences entre la
doctrine de divers soufis et celle des Alumbrados des couvents castillans du xvi® siécle et il
n’est pas impossible que les auteurs juifs médiévaux, lesquels s’ouvrirent au tasawwuf comme
ils s’ouvrirent a la falsafa, constituent le chainon manquant dans la transmission d’éléments
soufis jusqu’aux nuevos christianos, descendants des juifs convertis et nombreux dans 1’Espagne
du xvi°® siécle et jusque dans ses couvents. Mais ce n’est qu’a la fin du xix® et au début du
xx°® siécle que des études substantielles sur les courants mystiques (Macdonald, Asin Palacios,
Carra de Vaux) virent le jour. Encore celles-ci s’inspirérent-elles, le plus souvent, d’un posi-
tivisme qui, instituant le soufisme en objet exotique, interdisait de s’en approprier autre
chose que les manuscrits...

Dominique MALLET
Université Michel de Montaigne (Bordeaux III)

BCAI 12 (1996) Ch.E. Butterworth & B.A. Kessel (éd.): The Introduction of Arabic Philosophy into Europe, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 125

Friedrich NIEWOHNER & Loris STURLESE (éd.), Averroismus im Mittelalter und in der
Renaissance. Spur Verlag, Ziirich, 1994. 14 x 21 cm, 380 p.

Ces actes du xxx°® symposium de la Herzog-August-Bibliothek de Wolfenbiittel
(nov. 1991) rassemblent vingt et une contributions ayant pour but de préciser la notion
d’« Averroisme ». Sans pouvoir donner de réponse définitive les organisateurs pensent, apres
examen, que ce mot, répandu surtout au Xi1x° s., fausse la perspective. Le Moyen Age et la
Renaissance ont connu des « Averroistes » qui se définissaient comme tels par leur acceptation
de quatre doctrines spécifiques : éternité du monde; unité de ’intellect; Dieu ne connait pas
les choses particuliéres; la vérité est double. Et méme 1a, il fallait distinguer entre ceux qui
s’appuyaient sur Averroés et ceux qui se réclamaient de lui. Aussi, était-il finalement nécessaire
de s’interroger sur I’Averroisme originel, celui d’Ibn RuSd lui-méme. Plusieurs approches de
ce probléme sont possibles. On en trouvera deux en téte de ce recueil.

O. Leaman se demande si « Averroés est un Averroiste? » (p. 9-22). En fait, c’est & la
question de la double vérité qu’il s’attache, I’analysant minutieusement, au besoin a Iaide de
notions modernes issues des travaux de Wittgenstein. Tout en reconnaissant chez Ibn RuSd
I’existence de deux visions des choses, la naive et la scientifique, il constate que les Averroistes
ont donné & cette distinction une tournure agressive qui ne lui appartenait pas originellement,
méme si I’entreprise ruSdienne est fondamentalement naturaliste et antimystique. Le lien entre
Averroistes et Ibn Rusd réside plutét dans « la relation entre langage religieux et philosophique,
a laquelle les Averroistes retournent périodiquement dans leurs arguments, afin de s’efforcer
de concilier des vérités religieuses et philosophiques apparemment contraires » (p. 21). C’est
dans cette diversité de possibilités qu’O. Leaman voit la raison 4 la fois de la séduction
exercée par 1’Averroisme et de ’hostilité dont il fut I’objet, préparant le point de vue des
Lumiéres.

F. Niewdhner se pose la question : « Pourquoi a-t-on toujours pensé qu’lbn Rusd avait
professé la théorie de la double vérité?» Il en voit la réponse dans la lecture que fait le
philosophe de Coran III,7, reposant sur une ponctuation qui conduit & placer les « gens du
savoir », c.-a-d. les philosophes, au méme niveau que Dieu vis-a-vis de l’interprétation a
donner aux versets ambigus, lecture qui est contradictoire avec celle, plus courante, selon
laquelle « seul Dieu connait » cette interprétation (p. 23-41).

La nécessité de remonter au penseur arabe lui-méme apparait également dans 1’analyse
que fait Ch. Butterworth de I’idée d’« Averroisme politique» (p. 239-250), ou il souligne
'intérét porté par Ibn Rusd au contexte politique. Enfin, s’il ne fait aucune référence a I’époque
et au milieu de cet auteur, le recueil se conclut par contre sur une étude par A. von Kiigelgen
de sa réception dans le monde arabe moderne (p. 351-371). C’est un utile résumé de son livre
Averroes und die arabische Moderne. Ansdtze zu einer Neubegriindung des Rationalismus im
Islam (Brill, Leyde, 1994).

Le reste de ’ouvrage est presque entiérement consacré & 1I’Averroisme latin. Aprés une
courte analyse de la condamnation faite par 1’évéque de Paris en 1277 (K. Flasch, p. 42-50),
on peut distinguer trois grands types de communications : 1) sur des questions générales

BCAI 12 (1996) Ch.E. Butterworth & B.A. Kessel (éd.): The Introduction of Arabic Philosophy into Europe, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



