118 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

shift mutlaq-wujiidi might be explained in terms of being the result of a development in the
Syriac terminological tradition of that period (ca. 850-900) » (p. 57).

Dans quelques cas, au contraire, J. Lameer aurait pu trouver dans la terminologie syriaque
des ¢éléments explicatifs de formes arabes : ainsi ’emploi de gazim (ou gazmi) dans I’expression
gawl gazim (gazmi) est clairement issu de la formule syriaque memra pasiiga, qui sert a traduire
logos apophantikos dans cette langue, formule syriaque qui n’est pas mentionnée par J. Lameer.
Dans d’autres cas, le recours au commentaire de Philopon sur APr. (que J. Lameer utilise
parfois) aurait fourni d’utiles points de comparaison : ainsi la traduction de (syllogismos)
deiktikos par (giyas) mustagim en APr. 1I, 14, ne s’explique pas, au premier chef, par une
version syriaque intermédiaire, comme le suppose J. Lameer, mais bien plutét par la connais-
sance que le terme grec équivaut, dans ce chapitre, & ep’ eutheias, comme le note Philopon
(p. 439,22 - 440,3 Wallies).

Quoi qu’il en soit des remarques ou discussions que puissent appeler les analyses de
J. Lameer, il faut souligner qu’elles sont menées selon une méthode excellente qui méle avec
justesse la critique philologique et la compréhension philosophique des textes. Cela est vrai
non seulement des parties du livre qui se rapportent i la terminologie de la syllogistique
farabienne, mais aussi des autres parties qui traitent de la structure des arguments syllogis-
tiques, selon Farabi, avec leurs extensions & I’induction, a ’exemple, et aux arguments de la
théologie et de la jurisprudence islamiques. Et nombreuses sont les interprétations suggestives
et les pistes de recherches ouvertes par le livre dans son entier. Par exemple, J. Lameer défend
I’authenticité farabienne des ‘Uyian al-masa’il, et conteste au contraire celle de la Risala fi
gawab masa’il su’ila ‘an-ha et du Kitab al-gam‘ bayna ra’yay al-hakimayn Aflatan al-Ilahi
wa-Aristiitalis, avec des arguments qui méritent attention. Fort intéressants aussi sont les
commentaires sur les rapports entre religion, philosophie et logique chez Farabi, que J. Lameer
tire de ses lectures du Kitab mabadi’ ara’ ahl al-madina al-fadila, du Kitab al-siyasa al-madaniyya,
du Tahsil al-sa'dda, et du Kitab al-huriif. Au total, c’est donc un remarquable ouvrage qu’a
composé J. Lameer, et il faut souhaiter qu’il engendre d’autres travaux de méme qualité sur
la logique et la philosophie.

Henri HUGONNARD-ROCHE
(CNRS-EPHE, Paris)

Ibn RUSD, Mubtasar al-Mustasfa, tahqiq Gamal al-Din AL-"ArLawi. Dar al-garb al-islami,
Beyrouth, 1994. 21 x 14,5 cm, 158 p.

L’ccuvre connue d’Ibn Rusd s’est enrichie par la découverte d’une grande importance due
au regrett¢ Jamal Eddine Alaoui de I'un des écrits de jeunesse du gadi et philosophe de
Cordoue.

En saluant cette découverte de taille nous voudrions aussi rendre hommage a la mémoire
de Jamal Eddine Alaoui qui nous a quitté prématurément, « avant qu’il n’ait pu montrer tous
les trésors de sa science ». Il aura cependant beaucoup donné en peu de temps a la science

BCAI 12 (1996) Ibn Rudd: Muhtasar al-Mustasfa, éd. G. al-Dial-‘Alawl, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 119

arabe et médiévale par les premicres éditions de textes fondamentaux du corpus ruSdien.
Entre autres, le Commentaire moyen du Traité du Ciel (Casablanca, 1984), le Commentaire
moyen aux Météorologiques (Beyrouth, 1994) 32,

L’édition de cet Abrégé du Mustasfa d’al-Gazali, qui parait A titre posthume, est établie
a partir d’un unique manuscrit anonyme conservé a I’Escurial. Son attribution 4 Ibn RuSd ne
semble faire aucun doute (p. 16-17 et p. 21, n. 1). Ibn Rusd renvoie lui-méme 3 cette ceuvre
dans son grand ouvrage juridique, la Bidaya (Bidaya, p. 74), dans lequel il déclare avoir
déja traité de «la pratique de Médine» et de sa valeur comme source du droit dans son
livre consacré au « Kalam juridique que 1’on nomme wusii! al-figh». Un autre indice, le plus
décisif en faveur de 1’authenticité de cette attribution, est la longue citation, extraite du
Muhtasar, rapportée par un compilateur tardif, Ibn al-Azragq (m. 886/ 1481) relative a la
décision d’Ibn RuSd de supprimer dans son commentaire la partie logique de Pintroduction
du Mustasfa *.

Le titre de ’ouvrage semble bien, tel qu’établi par J.E. Alaoui (p. 16), Muhtasar al-Mustasfa,
plutot que le titre proposé par les éditeurs, al-Dariri fT usil al-figh (page de titre arabe et n. 2,
p. 17), recueilli dans une tradition scolaire 3*, M. M.A. Sinaceur, 4 qui revient le mérite de
la parution de ’ouvrage, n’utilise d’ailleurs lui-méme dans sa préface que le titre établi
par J.E. Alaoui.

Ce traité juridique est 1’'une des ceuvres de jeunesse, sinon la premiére ceuvre d’Ibn Rusd,
(p. 15). Daté de 552 H., il est contemporain de son Abrégé de logique et précéde de peu
la série des épitomés aux ceuvres de philosophie naturelle d’Aristote (554 H.), et de plus de dix
ans la Bidaya.

L’intérét originel que manifeste Ibn RuSd pour les fondements du figh, paraliélement a
ses préoccupations philosophiques, contribue & modifier ’image traditionnelle d’un Averroés
écartelé entre la philosophie d’origine grecque et le dogme musulman ®. Ce traité confirme
qu’lbn RuSd s’est affirmé faqih et qu’il ne s’est pas départi de cette tAche tout au long de
sa vie puisqu’ayant commencé sa carriére de juriste en rédigeant le Muhtasar al-Mustasfa et
la Biddya, il compléte celle-ci par le livre du pélerinage (Kitab al-hagg) une dizaine d’années
seulement avant sa mort.

Il semble qu’Ibn Rusd se situa d’emblée, comme ses prédécesseurs immédiats Ibn Bagga
et Ibn Tufayl par rapport & ’héritage d’al-Gazili, si important dans ce vi° siécle andalou aussi

32, Une premiére édition du Commentaire
moyen du Traité de la génération et de la
corruption devrait paraitre prochainement, égale-
ment a titre posthume.

33. Il existe deux mss a Ila Bibliothéque
royale de D'ouvrage d’Ibn al-Azraq, Rawdat
al-a'lam, n°s 4436 et 2567, que nous avons pu
consulter. La citation textuelle du Muhtasar se
trouve au f° 143 * trois lignes avant la fin du ms.

BCAI en ligne

n°® 4436 et non dans le ms. n® 2567 tel que cela
est rapporté p. 21, n. 1.

34. Curieusement les éditeurs ont donné en
page de titre arabe al-Dariri fi usil al-figh aw
Mubtasar al-Mustasfa et en page de titre frangais...
Talkhis al-mostasfa.

35. Voir R. Brunschvig, « Averroés juriste»
dans Etudes d’islamologie, tome second, Paris,
1976, p. 167-200, (et notamment, p. 176).

BCAI 12 (1996) Ibn Rudd: Muhtasar al-Mustasfa, éd. G. al-Dial-‘Alawl, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

120 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

bien dans le domaine de la connaissance que dans celui de la politique. Le jeune juriste se
situe ici par rapport a4 I’ceuvre maitresse des ugsii/ al-figh de Gazali comme le jeune philosophe
se situe & la mé€me période par rapport & ’héritage philosophique du grand maitre d’Orient
(voir le prologue d’Ibn RuSd A son épitomé de la Physique d’Aristote).

La marque du philosophe est trés présente dans la présentation et la rédaction de la
matiére du Muhtasar. Ainsi (p. 37), Ibn RuSd énumére comme dans les épitomés aux livres
d’Aristote la série des questions traditionnelles qui depuis la fin de I’antiquité introduisent une
science déterminée et 1’ouvrage qui la contient : le but de la science, son rapport avec les
autres sciences, son rang, ce que signifie son nom, ses parties.

En outre, Ibn Rusd entreprend une présentation méthodique du figh en le replagant dans
une €conomie générale de la science (p. 34). Les sciences sont ordonnées suivant leurs fins
respectives et se divisent en trois groupes : 1) une science dont la fin est d’établir une conviction
sur des questions théoriques telles que I’instauration de 'univers ou D’existence de l’atome
insécable; 2) une science dont la fin est 1’action, et qui, elle-méme, se divise en deux : une
science particuliére, relative aux dérivés (furii®) tels que les prescriptions de la priére, de
I’aumoéne légale..., et une science universelle telle que la science des fondements (Ecriture,
tradition du Prophéte et consensus) sur lesquels reposent les dérivés de la science particuliére;
3) enfin, une science qui fournit les régles pour diriger ’esprit et les types de raisonnement en
usage dans les deux premiéres.

L’art du figh ressortit aux deux derniéres. Il établit les régles de déduction des jugements
juridiques (al-ahkam). « Son rapport a l’esprit est le méme que le rapport de la régle et du
compas au sens dans ce dont on n’est pas siir que celui-ci ne se trompe pas. » On reconnaitra
dans cette comparaison un passage du prologue du Livre du recensement des sciences (Ihsa’
al-‘uliim) d’al-Farabi.

Cet art du figh comporte quatre parties (p. 36) :

— les jugements (les prescriptions légales);

— les fondements des prescriptions légales;

— les méthodes (adilla) utilisées pour la production de ces jugements;

— les conditions de celui & qui incombe I’effort d’établir le jugement, c’est-a-dire le fagih.

L>ouvrage comporte des index (p. 149-155) préparés par J.E. Alaoui. Des notes parfois
hatives ont été ajoutées par les éditeurs (exemples n. 1, p. 16 et n. 2, p. 17).

Le travail du regretté Jamal Eddine Alaoui est un travail de pionnier. Les conditions
pénibles qui ont présidé & son exécution le rendent d’autant plus méritoire. Il convient de le
saluer trés respectueusement.

Abdelali ELAMRANI-JAMAL
(CNRS, Paris)

BCAI 12 (1996) Ibn Rudd: Muhtasar al-Mustasfa, éd. G. al-Dial-‘Alawl, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 121

Charles E. BUTTERWORTH & Blake Andrée KESSEL (éd.), The Introduction of Arabic
Philosophy into Europe. Brill, Leiden-New York-Cologne, 1994 (Studien und Texte
zur Geistesgeschichte des Mittelalters, vol. XXXIX). In-8°, 149 p. dont 2 p. de
préface (M. Nadir Aziza) et 6 p. d’introduction (Ch. E. Butterworth).

C’est & Bologne, au cours de 1’été 1988, que se tint la troisiéme session de I’université
euro-arabe itinérante. A cette occasion, le Conseil scientifique de I’université confia a
Charles E. Butterworth la coordination d’un atelier consacré & la pensée arabo-islamique et
au mouvement des idées autour des premiéres universités européennes. Le lecteur trouvera
dans le présent ouvrage les actes de cet atelier aux travaux duquel participérent une quinzaine
de chercheurs. L’ensemble est constitué de dix contributions.

1. Josep Puig (« The Transmission and Reception of Arabic Philosophy in Christian
Spain (until 1200) », p. 7-30) remarque que la philosophie arabe arriva précocement en Andalus
dans la bibliothéque d’al-Hakam II. Toutefois, et a la différence des travaux d’astronomie et
de logique, elle y fut tardivement regue : au témoignage d’Ibn Tufayl, Ibn Bagga (c. 1080-
1138) fut le premier & assimiler totalement les textes de la philosophie. Ainsi, Ibn Hazm,
pourtant féru de Kalam, n’avait lu, parmi les falasifa, que Kindi et Muhammad b. Zakariyya
al-Razi. L’extension des royaumes du Nord permit a 'universalisme médiéval latin de s’étendre
aux territoires nouvellement reconquis et d’intégrer les royaumes d’Espagne; elle s’accompagna
de mouvements de traduction dont les principaux centres furent Toléde et Saragosse. La, des
équipes de traducteurs — les deux plus actives associérent, pour la premicre, Dominique
Gundisalvus (ou Gundissalinus entre 1133 et 1190) et Ibn Da’ad (Iohannes Hispanus) et, pour
la seconde, Gérard de Crémone (c. 1114-1187) et Galib ou Callipus — rendirent en quelques
décennies les travaux philosophiques arabes disponibles aux lettrés. A la fin du xu® siécle,
ceux-ci avaient entre les mains les traductions latines (souvent passées par le castillan ancien)
d’ouvrages dus 3 Hunayn (tiaduction de Gundisalvus de ce qui est peut-€tre un supercommen-
taire du Traité du Ciel), 3 Qusta b. Liiga (traduction par Ibn Da’ad de la Risala fi-l-farq bayn
al-rith wa-I-nafs), 4 Kindi (notamment, la Risala fi-I-‘agl deux fois traduites par Gérard de
Crémone et par Gundisalvus), aux Fréres purs (traduction de Gundisalvus du chapitre de
UEncyclopédie sur les Premiers Analytiques et, peut-Etre, de [’Encyclopédie tout entiére), a
Alfarabi (traduction de 1’Epitre sur les significations de l'intellect, de I'Ihsa’ al-"uliim [Gundisalvus
et Gérard de Crémone], des ‘Uyian al-masa’il [Gundisalvus], du Tanbih ‘ala sabil al-sa‘ada
[Gundisalvus?] auxquelles il faut ajouter un commentaire perdu en arabe des livres V-VIII de
la Physique), 3 Avicenne (traduction de la métaphysique, des parties de la physique [De Anima]
et de la logique du Sifa’) et 3 Ghazali (Magqdasid al-falasifa). Josep Puig montre comment la
transmission et la réception de ce patrimoine furent associées dans les compositions philoso-
phiques d’écrivains « originaux » qui n’étaient autres, le plus souvent, que quelques-uns des
traducteurs 36, Il reléve la premiére influence d’Avicenne dans la fondation d’une nouvelle

36. Voir, par exemple, Hugonnard-Roche, et ’influence d’Avicenne » in Etudes sur Avicenne,
« La classification des sciences de Gundissalinus éd. J. Jolivet et R. Rashed, Paris, 1984.

BCAI 12 (1996) Ibn Rudd: Muhtasar al-Mustasfa, éd. G. al-Dial-‘Alawl, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



