1995 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE , 113

Cet ouvrage destiné tout naturellement aux spécialistes de la pensée antique ne peut, pas
davantage que le premier, laisser indifférents les lecteurs de ce Bulletin; outre 1'importance
globale de la philosophie grecque pour les cultures actives dans I’aire islamique, plusieurs
notices en retiendront particuliérement les historiens de la pensée. Celle que Michel Tardieu
consacre a Chosroés (p. 309-318), dédicataire de plusieurs ouvrages grecs de philosophie, permet
d’observer sur un cas particulier mais éminent l’attention portée aux choses grecques en
Orient juste avant ’apparition de I’islam. D’autres notices traitent de personnages associés
pour quelque raison a I’histoire grecque et dont des écrits arabes ont retenu les noms tout en en
déformant la silhouette : ainsi pour Cal(l)anus et Dandamis/Mandanis, sages Indiens impliqués
dans la conquéte d’Alexandre le Grand (Claire Muckensturm, p. 157-160 et 610-612; pour la
tradition arabe relative au premier : Ulrich Rudolph, p. 160-162). Plus exactement philoso-
phiques sont, dans la notice consacrée au Tableau de Cébés (Jean-Marie Flamand, p. 248-251),
la note de Dimitri Gutas sur les témoignages arabes qui s’y rapportent : Miskawayh,
Abi I-Farag b. al-Tayyib (p. 251); a propos de 1’énigmatique Diagoras de Mélos, « inévitable-
ment cité dans les catalogues d’athées célébres », la traduction par Maroun Aouad d’un
passage de MubasSir (p. 752-753; les p. 750-751 et 753-757 sont dues a Luc Brisson). Citons
enfin, I’étude de Dimitri Gutas sur les témoignages arabes relatifs 34 Démocratés « Gnomicus »,
aux p. 647-649; elle fait suite a la notice de Jean-Marie Flamand sur ce méme Démocratés
(p. 644-647). La question de I'identité de cet auteur avec Démocrite d’Abdére n’est pas encore
tranchée, et les témoignages et graphies arabes ne sont pas faits pour dissiper cette obscurité.
Le Roman de Barlaam et Josaphat, auquel Toni Brim consacre une riche notice (p. 63-83)
offre un cas symétrique des précédents puisque sa version grecque (fin du x° siécle) dépend
d’une version géorgienne du 1x°/x° siécle, dépendante elle-méme d’une version arabe ismaélienne
datable d’entre 750 et 900 (p. 70). Terminons sur des notices consacrées a plusieurs philosophes
syriaques : le stoicien Bardesane de Syrie, 154-222 (Javier Teixidor, p. 54-63); Barsauma de
Qardou, un des maitres en philosophie de Chosroés (Michel Tardieu, p. 84) comme le fut
Paul le Perse (voir aussi p. 312 pour le premier, p. 315-316 pour le second, dans la notice
sur Chosroés); Biid, nestorien de Perse, dans la seconde moitié du vi® siécle, traducteur
d’Aristote, et dont les ceuvres sont perdues (Javier Teixidor, p. 144).

Jean JOLIVET
(EPHE, Paris)

Paul LETTINCK, Aristotle’s Physics and its reception in the Arabic world, with an edition
of the unpublished parts of IBN BAwA’s Commentary on the Physics. E.J. Brill,
Leiden, 1994 (Aristoteles Semitico-Latinus, vol. 7). In-8°, 1x -+ 793 p.

La lecture des biobibliographes arabes (al-Nadim, al-Qifti) montre que la Physique
d’Aristote a fait ’objet d’études intenses de la part des philosophes arabes aux 1x° et X° siécles :
plusieurs traductions du texte aristotélicien sont attestées dans ces sources, ainsi que des

BCAI 12 (1996) P. Lettinck: Aristotle’s Physics and its reception in the Arabic world, with an edition of the unpublished parts of Ibn Bajja's Commentary on the Physics,

recensé par H. Hugonnard-Roche )
© IFAO 2026 . BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

114 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

traductions (partielles ou entiéres) de commentateurs grecs, Alexandre, Themistius ou Jean
Philopon. Ces traductions ont servi de support aux commentaires arabes, composés d’abord
dans le milieu bagdadien par Abl Bi§r Matta, Yahya ibn “Adi, Ibn al-Samh et d’autres, puis
en divers lieux du monde islamique jusqu’aux commentaires d’Ibn Rusd.

De cette activité subsistent plusieurs témoins remarquables, dont le moindre n’est pas le
manuscrit de Leiden, Or. 583, qui contient la traduction de la Physique par Ishdq ibn Hunayn
(m. 910), accompagnée de notes marginales ou interlinéaires, et de commentaires plus ou moins
fragmentaires d’Ibn al-Samh (m. 1035), de son maitre Yahya ibn ‘Adi (m. 973), du maitre de
ce dernier Abli BiSr Matta (m. 940), et d’Aba I-Farag ibn al-Tayyib (m. 1044). A quoi s’ajoutent
quelques citations des commentaires d’Alexandre et de Themistius, et des phrases tirées des
traductions de la Physique par Qusta ibn Luga (m. 912) et al-Dima3qi (ca. 900). En outre, des
commentaires abondants, attachés aux livres III & VII, sont introduits par la mention Yahyd,
qu’il faut certainement lire comme le nom de Yahya al-Nahwi (Jean le Grammairien, c’est-a-
dire Jean Philopon), ainsi que I’a suggéré G. Endress, puisqu’il s’agit d’extraits remaniés du
commentateur grec.

Un autre groupe remarquable de textes suscités par 1’étude de la Physique est Pensemble
des commentaires composés en al-Andalus par Ibn Bagga (m. 1138) et par Ibn Rusd (m. 1187).
Des trois commentaires de ce dernier, seul I’Epitomé est conservé en arabe, les deux autres,
« Commentaire moyen» et « Grand Commentaire », le sont en versions latines et hébraiques.
Quant au commentaire d’Ibn Bagga, il se trouve dans deux manuscrits, I’'un a Oxford, 1’autre
autrefois 2 Berlin et retrouvé en 1988 & Cracovie par G. Endress. Ce dernier manuscrit comporte
un bon tiers de texte qui manque dans le manuscrit d’Oxford, a partir duquel avaient été
faites les éditions de M. Fakhry (Beyrouth, 1973) et de M. Ziyada (Beyrouth, 1978).

Le but visé par P. Lettinck a été, selon son propre aveu, de donner un panorama complet
des commentaires arabes conservés de la Physique, et de les comparer entre eux et avec les
commentaires grecs. C’est assez dire ’ampleur de la tiche proposée, dont la réalisation nous
vaut ce gros volume de quelque 800 pages. Aprés une courte introduction (34 p.), ou sont
présentés les textes arabes (ci-dessus mentionnés) qui ont été pris en considération par
P. Lettinck, la comparaison des textes grecs et arabes a été méthodiquement organisée selon
le plan suivant. Chaque livre de la Physique est pris comme unité d’étude, a I’exception des
livres III et IV, respectivement divisés le premier en deux sections (« définition of motion »,
« infinity »), le second en trois sections (« place», «void», «time»). Dans chaque unité,
P. Lettinck commence par donner un sommaire du texte grec d’Aristote, puis il propose un
sommaire du commentaire grec de Philopon, et ensuite il paraphrase les commentaires attachés
a la traduction arabe d’Ishiq dans le manuscrit de Leiden, c’est-a-dire les commentaires
mentionnés plus haut d’Ibn al-Samh, Abi Bisr Matta, Yahya (Jean Philopon), Yahya ibn ‘Adi,
Abi |-Farag ibn al-Tayyib (étant entendu que chacun de ces commentaires ne se rapporte,
dans le manuscrit, qu’a une partie plus ou moins étendue de la Physique, celui d’Ibn al-Samh
a Phys. 1,1-V1,5, par exemple, celui d’Abi BiSr Matta a Phys. 11,3-11L,4, etc. : voir le tableau
p. 33). A la fin de chaque livre (ou section) de la Physique, P. Lettinck paraphrase successive-
ment les commentaires d’Ibn Bagga et ceux d’Ibn Rusd, ces derniers étant pris séparément,

BCAI 12 (1996) P. Lettinck: Aristotle’s Physics and its reception in the Arabic world, with an edition of the unpublished parts of Ibn Bajja's Commentary on the Physics,
recensé par H. Hugonnard-Roche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 115

ou bien les moyen et grand commentaires étant groupés sous un méme sommaire, ou encore
les trois commentaires étant 1’objet d’un méme résumé.

C’est donc a un impressionnant empilement de sommaires ou paraphrases que le lecteur
se trouve confronté : le sommaire du texte d’Aristote en téte de chaque chapitre devrait
dispenser ce lecteur, selon P. Lettinck, de consulter d’autres ouvrages, et sans doute ’intention
est-elle la méme, s’agissant du sommaire du commentaire grec de Philopon. Si ’intention est
louable, et si méme le sommaire d’Aristote se révéle utile comme introduction aux textes
grecs et arabes, il nous semble pourtant présomptueux d’imaginer que ’on puisse se passer
de consulter le texte original d’Aristote, comme celui de Philopon (méme si celui-ci n’est
accessible pour la plus grande partie qu’en grec). D’autre part, le désir d’introduire le lecteur
au contenu des commentaires, sans s’attacher trop étroitement a la lettre des textes, tout
légitime qu’il soit, a cependant, le défaut de priver ce lecteur (s3’il n’est pas arabisant) du
contact avec I’intégralité des textes. La démarche de P. Lettinck, autrement dit, nous aurait
paru mieux justifiée si les textes arabes eussent déja fait 1’objet de traductions en d’autres
langues (le cas d’Ibn Rusd étant évidemment a part), et nous regrettons donc que P. Lettinck
n’ait pas traduit les commentaires d’Ibn al-Samh, Yahyi, ou Ibn Bagga, au lieu de les
paraphraser. En outre, P. Lettinck omet parfois de paraphraser certains fragments de ces
commentaires, parce qu’ils n’apportent rien, selon lui, 4 la confrontation générale des commen-
taires qui est la visée de son ouvrage. Le lecteur est ainsi privé de sa liberté de jugement.

Notre critique touchant le principe de la méthode adoptée doit cependant &tre atténuée,
en considération de la mise en ceuvre de cette méthode. Il apparait, en effet, que les divers
textes ne sont pas traités exactement de la méme maniére. Ceux d’Aristote sont notablement
résumés. Au contraire, les paraphrases des commentaires arabes sont trés proches d’une libre
traduction, comme nous avons pu le constater sur I’exemple d’Ibn Bagga : a la suite du
traitement des huit livres de la Physigue selon la méthode exposée, P. Lettinck donne, en effet,
I’édition des parties du commentaire d’Ibn Bagga qui se trouvent dans le manuscrit de Berlin
(Cracovie) et manquent dans celui d’Oxford (p. 681-747). Cette édition est suivie d’une liste
des variantes entre les deux manuscrits, réduite pour 1’essenticl aux cas ou les legons du
manuscrit de Berlin sont meilleures que celles du manuscrit d’Oxford (p. 748-769).

Les sommaires et paraphrases des textes grecs et arabes se rapportant a la Physique sont,
en outre, entrecoupés par les remarques ou commentaires de P. Lettinck lui-m&me. Générale-
ment bréves, ces interventions de P. Lettinck ont pour objet la comparaison des textes :
comparaison entre la traduction de la Physique par Ishiaq et les fragments de la traduction de
Qusta ibn Luqga, entre le commentaire grec de Philopon et les extraits remaniés mis sous le
nom de Yahya, entre les commentaires d’Abi BiSr Matta et d’Ibn al-Samh et celui de Philopon,
entre ceux d’Ibn Bagga, d’Ibn Rusd et de Philopon, etc. Le but de ces comparaisons est de
repérer des filiations entre les textes : tel commentateur, par exemple, suit ou non Philopon
sur tel point, ou encore, tel commentateur utilise la traduction de Qusta et non celle d’Ishaq, etc.
Les résultats présentés sont généralement factuels, appuyés sur une étude descriptive des textes,
plutdt que sur une analyse doctrinale des contenus. Ces résultats sont néanmoins trés précieux
pour Phistoire de la tradition de la Physique et de ses commentaires. On peut regretter qu’ils

BCAI 12 (1996) P. Lettinck: Aristotle’s Physics and its reception in the Arabic world, with an edition of the unpublished parts of Ibn Bajja's Commentary on the Physics,
recensé par H. Hugonnard-Roche
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

restent dispersés & travers les diverses parties du livre, mais leur diversité méme, fonction des
aspects fragmentaires des commentaires conservés et de I’inégalité des traitements réservés par
les commentateurs aux différents livres ou chapitres de la Physique, rendait difficile toute
synthése. On trouvera du moins un bref survol du contenu comparé des commentaires dans
P’introduction (p. 14-31).

Le livre est pourvu d’un index des lieux cités, d’un index des noms propres et des matiéres
et d’une bibliographie. C’est désormais un ouvrage indispensable a toute étude de la Physique
dans la tradition savante gréco-arabe, et méme latine, eu égard au réle joué par les commen-

- v v

taires d’Ibn Bagga et d’Ibn Rusd dans 1’Occident médiéval latin.

Henri HUGONNARD-ROCHE
(CNRS-EPHE, Paris)

Joep LAMEER, Al-Fardbi and Aristotelian Syllogistics. Greek Theory and Islamic Practice.
E.J. Brill, Leiden, 1994 (Islamic Philosophy, Theology and Science. Texts and
Studies, vol. 20). In-8°, xx - 352 p. (dont 42 d’index).

Abu Nagr al-Farabi composa un grand nombre de traités logiques dans la tradition
aristotélicienne : selon J. Lameer, la raison en serait qu’il avait adopté I’opinion péripaté-
ticienne qui faisait de la logique I’instrument indispensable a toute connaissance scientifique.
Et dans le corpus logique hérité de ses prédécesseurs, il aurait accordé un primat logique 2
la théorie du syllogisme assertorique considéré comme la forme générale de toute déduction,
dont les syllogismes modaux (ou les syllogismes rhétorique et poétique) ne seraient que des
espéces. Fort de ces remarques, J. Lameer s’est donc proposé de faire une analyse systématique
de la syllogistique assertorique farabienne. Trois ouvrages de Farabi sont la base de ce travail :
le Kitab al-qiyas al-sagir, le Kitab al-mudhal ila l-qiyas, le Sarh al-qiyas (conservé seulement
pour la partie qui se rapporte & APr. II, 11-22).

J. Lameer a congu son étude non point selon les vues étroites d’une description purement
technique de questions de logique. mais il a développé son analyse avec le souci de rattacher
les traités de Farabi a leurs antécédents grecs, syriaques et arabes, et de replacer la syllogistique
dans la perspective philosophique et religicuse adoptée par I’auteur. Les trois premiers chapitres
sont donc consacrés a brosser un panorama des sources relatives a [’étude des Premiers
Analytiques (dans les trois langues susdites), & décrire les diverses divisions du syllogisme en
ses espéces chez Farabi, et 4 passer en revue les ressources linguistiques mises en ceuvre dans
les traités de Farabi, pour formuler les éléments logiques dont se construit la syllogistique.
Dans trois autres chapitres, J. Lameer analyse minuticusement les aspects saillants de la théorie
farabienne du syllogisme assertorique, et de deux de ses extensions : I'induction et ’exemple.

BCAI 12 (1996) P. Lettinck: Aristotle’s Physics and its reception in the Arabic world, with an edition of the unpublished parts of Ibn Bajja's Commentary on the Physics,
recensé par H. Hugonnard-Roche )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



