108 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

de L. Massignon lors des crises que connut le Maghreb entre 1952 et 1962, surtout
si on y ajoute le chap. xIx, Le grand Charles (ses rencontres avec le général de Gaulle). Les
A. ont raison d’y montrer qu’il n’y fut jamais «1’arabophile naif si souvent dépeint » :
observateur attentif des réalités sociales et homme d’honneur, fidéle a4 la parole donnée, il
aurait aimé que les problémes de la décolonisation puissent se résoudre dans le dialogue, loin
des solutions extrémes auxquelles leurs auteurs ont parfois 1ecouru. C’est ainsi que le livre de
C. Destremau et de J. Moncelon semble privilégier, chez L. Massignon, I’homme public en
oubliant de souligner que ses engagements lui étaient dictés par sa science d’arabisant et
d’islamologue, ainsi que par sa générosité de croyant et de mystique. Il convenait, néanmoins,
que soient par 13 soulignés, dans le portrait de L. Massignon, les traits de I’homme public :
le livre s’y est employé avec succeés et ne manque pas de références et de bibliographies précises.

Signalons enfin que cet intérét pour L. Massignon a gagné I’Italie ol un congrés s’est
déroulé jadis a I'occasion du centenaire de sa mort : les Actes en ont été publiés (Arti del
Centenario, Ist. Univ. Orientale, Napoli) par les soins de Carmela Baffioni, tandis que le pére
Giulio Basetti-Sani publiait son Louis Massignon (1883-1962) (Firenze, Alinea, 1985). Actuel-
lement une traduction italienne de Parole donnée, assurée par Claudia Tresso, devrait étre
publiée 4 Turin (ed. Adelphi) et celle de Jardin donné, par Silvana Jellici, 4 Bologne (¢d.
Dehoniane), tandis qu’une biographie de L. Massignon, doublée d’une anthologie de ses
meilleurs textes, rédigée par Giuseppe Rizzardi, est en préparation 2 Milan (éd. San Paolo).

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

Roger ARNALDEZ, 4 la croisée des trois monothéismes. Une communauté de pensée au
Moyen Age. Albin Michel, Paris, 1993. (« Bibliothéque Albin Michel. Idées »).
14,5 x 22,5 cm, 446 p.

Dix ans aprés la parution de Trois messagers pour un seul Dieu, ’un des esprits les plus
distingués de la France contemporaine nous offre maintenant un nouvel itinéraire de réflexion.
Le livre précédent mettait en lumiére une méme intentionnalité des spirituels dans les trois
religions monothéistes. Celui-ci retrace ’histoire des rencontres, des heurts, des échanges qu’un
fond intellectuel commun permit entre les plus grands penseurs juifs, chrétiens et musulmans
durant prés d’un millénaire. Nous présenterons d’abord I’ouvrage et son déroulement, avant
de passer, en un second temps, & quelques 1éflexions sur son dessein.

L’ouvrage commence par une «introduction » substantielle, dont I’objet principal (p. 9-
35) est d’évaluer I'imprégnation de la pensée juive d’époque hellénistique par la culture
grecque. Les piéces principales d’un large corpus correspondant, présenté avec d’éloquentes
citations, semblent étre Eupolémos et Aristobule, la Lettre d’Aristée, ’Ecclésiaste (p. 21-23)
et le Livre de la Sagesse, et bien entendu Philon d’Alexandrie.

BCAI 12 (1996) R. Arnaldez: A la croisée des trois monothéismes. Une communauté de pensée au Moyen Age, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 11, ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 109

A l'issue de cet important préambule historique, 1’auteur entre dans son sujet par deux
premiers chapitres : « Rencontre de Muhammad avec les juifs et les chrétiens », puis « La
naissance des sectes en islam ». On y reléve une petite étude sur la réponse des trois religions
au manichéisme (p. 96 sqq.), et surtout une grande attention au mu‘tazilisme (p. 62-64, 75-83).
L’A. souligne I'influence de la pensée chrétienne sur 1’élaboration du mu‘tazilisme. Celui-ci,
en effet, insiste sur la liberté de I’homme pour protéger 1’islam contre les accusations chrétiennes
de fatalisme (ruineuses pour la justice divine), et sur le caractére créé du Coran pour éviter
toute doctrine d’un Verbe éternel, considéré par I’islam comme incompatible avec le fawhid :
a ce second sujet, voir I’anecdote percutante signalée p. 63 (et qu’on trouvera dans le Fihrist,
éd. Tagaddud, p. 230, 1. 11 = tr. Dodge, 449).

Suivent deux chapitres qui se font face dans une symétrie plus apparente que réelle.
C’est d’abord « La civilisation de Bagdad au 1u° et au 1v® siécle. » S’il fallait prendre ce titre
dans son amplitude, on resterait sur sa faim, mais ’auteur ne vise qu’a mettre en évidence,
dans cette civilisation, les relations entre fidéles des trois religions. Pour le 1ve siécle de P’hégire,
i.e. le x° siécle, il se borne a une étude détaillée sur le cercle du vizir Ibn Sa‘dan, principale-
ment d’aprés Abu Hayyan al-Tawhidi : comme on le sait, ses habitués les plus remarquables
furent le chrétien Yahya b. ‘Adi et surtout le musulman Abd Sulaymin al-Mantigi. Cette
ctude est précédée, pour le m° s. de I’hégire, par une section sur les traducteurs. On est parti-
culiérement heureux d’y voir souligné le role capital joué par les Syriaques dans le vaste
mouvement qui devait faire passer aux Arabes la plus grande partie de 1’apport grec dans
les domaines philosophique et scientifique (p. 115 sq.). M. Arnaldez effleure de plus, p. 120,
une question généralement négligée : ’intermédiaire syriaque ne s’est pas borné a une ceuvre
de traduction, mais la fusion partielle de la culture hellénistique et du monothéisme chrétien
a préparé ’assomption de la philosophie grecque par les penseurs musulmans. Notons aussi
les réflexions sur le réle du habar et de I'ifbar dans la langue arabe et par suite dans la pensée
musulmane (p. 121 sq.). Mais le coeur du livre, c’est le trés long chapitre sur « La civilisation
de Cordoue ». Dans le prestigieux creuset de 1’Andalousie médiévale s’est fait I’alliage de la
pensée juive et de la pensée islamique, I'une et ’autre scrutées ici avec finesse. Mystique et
poésie, grammaire et philosophie sont les principaux terrains de cette rencontre. Ibn Gabirol
(alias Avicebron) et ses sources font 1'objet d’une analyse fouillée (p. 188-203). Toutefois,
deux autres esprits, c’est-a-dire Averroés et Maimonide, dominent cette période féconde.
M. Arnaldez connait a fond Ibn Rusd, sur lequel il a écrit autrefois plusieurs articles appro-
fondis. Ses pages sur Ibn Maymin sont de la méme qualité. La pensée de ces deux hommes
est exposée, de fagon a la fois pénétrante et technique, sur trois problémes fondamentaux :
la création du monde, Dieu, I’Ame humaine. Le méme plan sera suivi plus bas pour présenter
la doctrine de saint Thomas d’Aquin. Ces trois sous-sections, éparses en raison du caractére
englobant de I’ouvrage, forment en réalité une trilogie délibérée. Celle-ci, sur le plan spéculatif,
est ’exemple majeur des rencontres entre les trois religions et ne contribue pas peu a I’intérét
du livre dans son ensemble. Les développements sur Maimonide et sur Thomas mettent souvent
leur pensée en paralléle ou en opposition avec celle d’Averroés. Pour des raisons évidentes,
Avicenne et Aristote participent souvent a ce dialogue intemporel et supérieur.

BCAI 12 (1996) R. Arnaldez: A la croisée des trois monothéismes. Une communauté de pensée au Moyen Age, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

110 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

Les notations qui précédent nous ont déja introduits dans le dernier chapitre : « La
pensée philosophique et théologique dans 1’Occident. » Aprés une utile mise au point sur la
« situation de la pensée chrétienne » et une section sur le (faux ?) probléme de « I’augustinisme
avicennisant », 1I’A. passe en revue les grands noms de la pensée latine au xm® siécle. Pour
beaucoup d’entre eux, comme montrent les analyses et citations, la rencontre avec la pensée
dite arabe est essenticllement sur le mode de 1’antagonisme. Guillaume d’Auvergne, évéque
de Paris en 1228, entre dans la philosophie d’Aristote et d’Avicenne, dont il a au demeurant
une connaissance trés sérieuse, comme un chien dans un jeu de quilles (cf. p. 284-297).
Alexandre de Halés, le céléebre maitre franciscain, déjoue avec subtilité les piéges du langage
sur la puissance et la nécessité (p. 303-306). Le principal protagoniste est Thomas d’Aquin.
Les analyses qu’en fait M. Arnaldez s’appuient notamment sur la Somme théologique, Prima
Pars (q. 44, art. 1, quant a 1’éternité du monde, q. 46, quant & Dieu comme cause finale,
q. 48, quant au mal).

Quelques petites erreurs s’introduisent toujours dans un ouvrage de cette ampleur. La
naissance de Thomas d’Aquin est placée en 1225 par la grande majorité des historiens, méme
si la date de 1227 (donnée p. 374) n’est pas impossible. Mani, d’autre part, n’est pas « né en
Perse » en « 215 ?7» (p. 96), mais en Babylonie, siirement en 216. En cas de réédition, il serait
souhaitable que I’index thématique (faisant suite au bon index des noms propres) soit
complété : manquent par ex., « Anthropomorphismes », « Langue arabe », « Singuliers (connais-
sance des)», « Traductions » et beaucoup de références. Mais tout cela est secondaire. L’im-
portant, c’est I’objet du livre, et sa thése, et son but.

« Les rencontres des trois monothéismes ont été fructueuses sous le regard de Dieu,
quand elles ont été inspirées par une certaine communauté d’aspirations, spirituelles et
intellectuelles » (p. 7). Dans Trois messagers pour un seul Dieu, M. Arnaldez a parlé de cette
communauté d’aspirations spirituelles 3. Ici, ce sont les aspirations intellectuelles qui consti-
tuent son propos. Le terme de «rencontres» est la clef du livre (cf. 9, 402, etc.). Le mot
« fructueuses » est restrictif : 1’A., sans rien ignorer des rencontres négatives et hostiles, ne
s’intéresse qu’a ce qui est positif (7, 127). Il faut voir enfin, que ces rencontres n’impliquent
pas des influences : « Mais s’il n’y a certainement pas a parler d’influence, il y a incontes-
tablement rencontre. Tous ces penseurs monothéistes, affrontés aux mémes problémes, se
rencontrent sans le savoir » (307, ol nous soulignons les derniers mots; cf. 167, 283, 297, 313).
Pour résumer 1’enquéte historique, on peut dire : 3 Bagdad, les chrétiens ont beaucoup appris
aux musulmans; 3 Cordoue, les musulmans ont beaucoup appris aux juifs. A quoi il faut
ajouter, que les juifs ont beaucoup contribué i faire connaitre la pensée arabe aux chrétiens
latins. Le cercle est ainsi, d’une fagon, refermé.

Tel est ’objet du livre. Sa thése, maintenant, la voici : « Si nous parlons de civilisation
occidentale, c’est qu’a la différence des civilisations d’Orient, indienne et chinoise, elle est en
définitive née de la pensée et de la réflexion d’hommes qui étaient juifs, chrétiens ou
musulmans » (7; cf. 8). Cette thése, d’abord, ne considére que la moitié de I’Europe. Elle

30. Cf. Bulletin critique, n® 4 (1987), p. 65-66.

BCAI 12 (1996) R. Arnaldez: A la croisée des trois monothéismes. Une communauté de pensée au Moyen Age, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 111

vaut pour le xm°® siécle, mais y néglige un élément fondamental : le soubassement grec et
hellénistique qui soutient et relie les penseurs des trois communautés (cf. 410 sq.). Elle ne
vaut pas pour I’époque moderne. Elle demanderait une discussion serrée.

Ces réserves une fois posées, le recenseur, en revanche, adhére au grand espoir qui
aimante et finalise tout le livre : « La science et la technique ont substitué¢ leur puissance
d’unification impersonnelle de I’humanité en dehors de toute religion & I'unité vivante et
interpersonnelle du ¢ milieu de rencontre”” d’autrefois. [...] Mais tant qu’il y aura des
hommes, on peut espérer que se manifestera de nouveau une pensée humaniste. » M. Arnaldez
appelle de ses veeux, a cet effet, une nouvelle symbiose intellectuelle des trois communautés.
Il n’est pas certain qu’elle soit possible. Il I’est moins encore que cette alliance triangulaire
soit admise comme porteuse de I'universalité des valeurs par I’humanité du troisiéme millénaire.
Mais, & coup siir, la défense et le progrés de I’homme auront toujours besoin d’un humanisme.

Guy MoNNOT
(EPHE, Paris)

David B. BURReLL, CSC, Freedom and Creation in Three Traditions. University of
Notre Dame Press, Notre Dame, Indiana, 1993. 22 X 14 cm, X1 + 224 p.

Dés les premiéres lignes de son introduction, I’auteur de ce livre le présente comme étant
« principalement un essai de théologie philosophique, mais qui suit la méthode comparative »
(p. 1); «liberté divine et liberté humaine dans le contexte de la création» en a été quelque
temps le «titre de travail » (p. 2). Ainsi une recension menée comme il le mériterait aurait
sa place ailleurs. Disons en deux mots qu’il s’agit pour D.B. Burrell de connecter la liberté
humaine 3 la liberté d’un Dieu créateur tel que le reconnaissent les trois communautés juive,
chrétienne, musulmane. L’instrument théorique principal utilis¢é pour ce travail est la concep-
tion thomiste de I’étre, qui, identique & la « nature divine » méme et communiqué a I’étre créé,
ouvre Ia liberté que ne sauraient fonder philosophiquement ni théologiquement les doctrines
de l’essence : en ce qui concerne tant la liberté créatrice, par contraste avec 1’émanation
cosmique, que la liberté humaine par contraste avec le déploiement temporel d’une structure
individuelle. Pour le détail, rigoureux et subtil, d’analyses qui commencent par la notion de
création et se concluent sur les « composantes » des thémes qui en développent I'idée dans
les trois traditions susdites et qui sont ceux de la source (Dieu), du Verbe (Word, c’est la
révélation), et de la communauté, renvoyons a ce remarquable ouvrage le lecteur spécialiste
de ces matiéres et bornons-nous & ce qui y touche 1’«islamologie ».

Des trois traditions et communautés en cause, aucune n’est jamais perdue de vue, mais
la chrétienne a la place la plus large, le judaisme en a une moindre et I’islam une moindre
encore. Les développements les plus étoffés & son sujet sont au chap. 11, qui traite de la
Création et présente les fagons contrastées et méme antagonistes dont la congoivent les
mutakallimiin et les faldsifa : essentiellement, liberté divine vs schéme d’émanation inauguré

BCAI 12 (1996) R. Arnaldez: A la croisée des trois monothéismes. Une communauté de pensée au Moyen Age, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



