104 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

il s’agit 1a de la plus ancienne traduction arabe compléte des psaumes, puisqu’elle est anté-
rieure & celle du karaite al-Hasan Ibn ‘Ali al-Basri (x° siécle), jadis éditée par 1’abbé Bargés,
et & celle du melkite ‘Abdallah Ibn al-Fadl al-Antaki (x1° siécle).
Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

Pierre ROCALVE, Louis Massignon et I’Islam. Collection « Témoignages et documents »,
n° 2, Institut frangais de Damas, 1993. 17 X 24 cm, 208 p.

Jacques KERYELL, Jardin donné (Louis Massignon & la recherche de I’Absolu). Saint-Paul,
Paris-Fribourg, 1993. 14 x 22 cm, 303 p.

Christian DESTREMAU et Jean MONCELON, Massignon. Collection « Biographies », Plon,
Paris, 1994. 13,5 x 22,5 cm, 449 p.

Trois livres sont récemment venus ajouter une ample information sur la personne et
I’euvre de Louis Massignon. Le « Chaykh admirable », pour reprendre I’expression de Jacques
Berque, n’a pas fini de fasciner les chercheurs en quéte de ses secrets ultimes. D’ol les trois
approches ici recensées, que I’on peut considérer comme complémentaires, chacune televant
d’un genre spécifique.

Tres longtemps ambassadeur de France au Moyen-Orient, P. Rocalve a voulu s’interroger
sur « la place et le role de I'islam et de I’islamologie dans la vie et I’ceuvre de Louis Massignon » :
telle était I’ambition de sa thése de doctorat qui a été publiée sous le premier titre, 3 Damas,
dans une nouvelle collection qui honore I’Institut frangais de cette ville. L’A. s’en explique
dans lintroduction (11-16) : « L’axe de personnalisation » de L. Massignon, s’il est certes « sa
vocation en Dieu, son rapport au divin et méme, de fagon plus précise, la Croix », n’a été
tout cela qu’en relation avec l'islam et les musulmans. La preuve en est donnée avec les
« principales étapes de sa courbe de vie», car I'islam «l’a interpellé, 1’a *accroché’, I’a
“sauvé’, lui a imparti sa vocation de compatient et de substitué, 1’a aidé a faire ¢ émerger
graduellement son veeu secret A travers sa vie publique’, I’a provoqué A la sainteté ».

La premiére partie envisage Ce qu’est I’islam pour L. Massignon. L’A. U'introduit par un rappel
du cadre historique et situe, avec le chap. 1 (23-35), les Sources de la pensée de L. Massignon
(Abraham, Isaac et Ismaél; I’islam et la religion naturelle (le covenant); 'umma). Le chap. 11
(37-43) dit ce qu’est Le Coran pour L. Massignon (inspiré, signe non d’union mais de
séparation; le double signe marial; support du soufisme). Le chap. i1 (45-50) explique ce qu’est
Mohammad pour lui (sincérité, mission prophétique, personnalité religieuse). Le chap. v (51-
65) développe la Place du soufisme en islam pour lui : I’A. insiste sur I'importance de I’apport
des travaux de L. Massignon sur le soufisme, car c’est grace a celui-ci que, pour lui, il y a
« sainteté¢ en islam ». Le chap. v (67-84) évoque les rapports de L. Massignon, le Si‘isme et

BCAI 12 (1996) P. Rocalve: Louis Massignon et I'lslam, recensé par M. Borrmans )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 105

wegr

les sectes et tente d’expliquer les motifs de son intérét pour le $iisme (le Mahdi, le Jugement
dernier, la Résurrection). Le chap. vi (83-90) présente ce qu’est La signification de l’islam pour
lui, afin de mieux I’insérer dans [’histoire de la Révélation. Le chap. vir (91-95) s’interroge
enfin sur Le salut de lislam, d’ou 'importance, pour L. Massignon, des relations singuliéres
entre islam et chrétienté, de la Badaliyya et de la convergence des spiritualités.

La 2°¢ partie s’interroge sur L. Massignon et ['islamologie. Le chap. 1 (99-110) en précise
la Méthode : le grand orientaliste catholique entend y réaliser une « révolution copernicienne »
dont les traits caractéristiques sont I'introspection et la reconstitution, la compassion-sympathie,
la recherche de P’originalité, 1’authenticité du phénoméne et la globalité (I’islamologie est un
tout). Le chap. 11 (111-120) développe sa Théorie de I’histoire et en énumeére les traits distinctifs
(individu et société, intermittences, solidarité des compatients, actes héroiques des saints, il n’y
a d’histoire que de la sainteté, 1’histoire est fixée sur des archétypes), d’ou I'timportance des
intersignes et le recours 4 1’onirocritique musulmane et, par suite, sa philosophie intériorisante
et élitiste. La 3° partie a pour titre L’influence de L. Massignon. Le chap. 1 (123-136) s’interroge
sur Le rayonnement du savant, évoquant ceux qui le critiquent pour sa conception de 1’islam,
ceux qui le trouvent aujourd’hui « dépassé » ou ceux qui le suivent, de prés ou de loin, qu’il
s’agisse de 1’Université, de I’Eglise ou des musulmans. Le chap. 11 (137-144) précise ce que fut
Le rayonnement politiqgue de L. Massignon, car on y peut noter une évolution de son engage-
ment politique par interpénétration de celui-ci avec sa vision de l'islam et sa spiritualité de
la « compassion-substitution » et de la non-violence gandhienne.

L’A. expose tout cela avec clarté et rigueur, prenant souci de citer constamment les textes
de L. Massignon eux-mémes, ce qui lui permet de dire en sa conclusion (145-148) que « La
particularité peut-&tre la plus remarquable de Massignon a été de révolutionner I’islamologie,
de marquer 1’Eglise de son temps, d’étre sans doute I’orientaliste le plus respecté par le monde
musulman, alors que les principaux points d’application de son ceuvre (& part Abraham) sont
relativement mineurs ou anomaliques : la personnalité et la légende de Hallag, celles de
Fatima, Salmin Pak ou des Sept Dormants étaient des terrains d’étude largement méconnus,
a contre-courant de ’opinion publique ou académique. Et pourtant, a partir de ces thémes,
il a bousculé bien des idées regues sur les sources bibliques de I’islam, le Coran, 1’orthodoxie
sunnite, le soufisme, et il a grandement renouvelé ’approche scientifique. Peut-&tre a-t-il
‘“ survalorisé *’, comme on I’a dit, I’objet de ses recherches, mais le parti qu’il en a tiré dépasse
celui-ci largement. Peut-€ire s’est-il fait, et a-t-il voulu, imposer de I’islam une image idéalisée,
hypostasiée, ou manque la dimension Ia plus contemporaine, mais son mérite est d’avoir
toujours préservé dans la construction de l’histoire la part du spirituel. Peut-étre aussi, son
influence réelle repose-t-elle plus que sur des acquis scientifiques : sur ce qui a été, de sa part,
des pressentiments, des intuitions, des percées, parfois des ébauches. Il a, avant tout, lancé
des pistes de recherches.» Celles-ci, avoue I’A., semblent constituer des ambiguités non
clarifiées, voire des contradictions non résolues : il est certain qu’il faut prendre en compte,
chez L. Massignon, les intuitions du Prophéte et les « visions » du mystique.

Tout ceci autorise I’A. & affirmer que L. Massignon « a été un précurseur qui a contribué
a faire prendre en compte en Occident, sur I’Orient et sur ’islam, des données inconnues ou

BCAI 12 (1996) P. Rocalve: Louis Massignon et I'lslam, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

106 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 12

méconnues jusque-1a », & savoir le caractére authentiquement islamique du mysticisme musulman,
la globalit¢ de 1’'univers mental islamique, les convergences dévotionnelles et les concordan-
ces spirituelles entre islam et christianisme, l’importance des doctrines hétérodoxes ou
ésotériques. L’intérét du livre réside encore dans une table de concordance (149-193), des plus
détaillées, ou le lecteur découvre, année par année, quels furent les événements, les publications
et les rencontres qui rythmérent la « courbe de vie» de L. Massignon. Avec les Références
bibliographiques qui s’y ajoutent (195-202), cela constitue une source inégalable de documen-
tation sur la vie et I’cuvre du « Chaykh admirable ». On peut ainsi mieux situer « I’émergence
graduelle de son veeu secret a travers sa vie publique » et mesurer, par 13, ce que lui doivent
aujourd’hui les études d’islamologie et les efforts de dialogue islamo-chrétien.

Le livre de J. Keryell s’efforce de serrer de plus prés le cheminement spirituel de
Louis Massignon «a la recherche de I’Absolu». L’A. en avait déja abordé certains aspects
dans L’hospitalité sacrée (Paris, Nouvelle Cité, 1987), a partir de ’abondante correspondance
de L. Massignon et de Mary Kabhil, égyptienne, cofondatrice avec lui de la Badaliyya (sodalité
de priére et de substitution). Jardin donné, paraphrase signifiant Bagdad la Dieudonnée, propose
une suite de considérations sur l’aventure religieuse et I’itinéraire mystique de L. Massignon
avant et aprés la « Visitation de 1’Etranger », cet instant étrange qui fit irruption divine en
sa vie de pécheur et dont Daniel Massignon a exploré les tenants et aboutissants historiques
et philosophiques en un long article des plus documentés, publié dans Islamochristiana 14
(1988), p. 127-199. Une telle enquéte « intérioriste » risque toujours de préter le flanc & la
critique, car elle engage tout autant la personnalité de son auteur. Celui-ci procéde d’abord a
une Approche biographique (Premiére partie, 29-110) ou il traite tour a tour, aprés une évocation
synthétique de la vie de L. Massignon (1883-1962), de la jeunesse de celui-ci (1883-1908), de
sa personnalité et de 1’expédition en Mésopotamie. Se fondant sur de multiples textes, publiés
ou inédits, il s’essaie, dans la 2° partie (111-231), & une Approche spirituelle dont les titres
sont trés évocateurs : l’islam, un chemin de retour vers Dieu; a I’écoute des personnes; la
reconnaissance de Dieu dans le Christ et la voie de la compassion; expérience d’une présence
et les fruits d’une conversion; un héritage spirituel pour notre temps. Cette double approche
est enrichie de nombreuses annexes (biographie chronologique, auteurs musulmans cités,
documents, bibliographie) qui en contextualisent les analyses et en relativisent les hypothéses,
car tout n’a pas été dit sur le « veen secret » qui nourrit finalement le témoignage du savant
et du croyant pour en faire un «jardin donné» a Dieu.

L’A., grice a ses bonnes connaissances en théologie spirituelle, en mystique musulmane
et en esthétique orientale, s’efforce .donc de déceler un fil conducteur dans la courbe de vie
de L. Massignon : y a-t-il eu maturation continue ou ruptures successives ? Quelle fut exactement
P’influence de I’ceuvre d’al-Hallag, de la symbolique musulmane et de I’hospitalité des Aliisi
sur son retour a la foi ou il retrouve, par étapes, le Dieu de la Création, le Christ des douleurs
et la communion des saints? Si, comme le dit I’A., la différence est grande entre la mystique
naturelle (d’immanence) qui rejoint les énergies de I’Etre universel en chacun et la mystique
surnaturelle (de transcendance) qui s’émeut de la rencontre interpersonnelle du Tout Autre,
peut-on penser que L. Massignon soit passé par la premiére pour accéder a la seconde? La

BCAI 12 (1996) P. Rocalve: Louis Massignon et I'lslam, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 IL. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 107

premiére partie du livre semble le supposer en insistant sur ses dimensions esthétiques et
poétiques, mais la réalité qu’expose la deuxiéme partie prouve assez que I’expérience de
L. Massignon fut celle d’un chrétien conformé a tous les « états » (ahwal) du « modéle unique »
qu’est Jésus-Christ, tels qu’ils sont vécus par ces abdal dont il aimait méditer le sort tragique.
L. Massignon fut toujours un poéte en méme temps qu’un scientifique. Si sa conversion fut totale
et soudaine, il n’est pas prouvé que son itinéraire spirituel ait connu, par la suite, bien des
consolations ou des transfigurations. On et aimé que I’A. aille plus avant dans son analyse
de I'imitation douloureuse que L. Massignon voulut réaliser d’un Christ substitué 2 tous : sa
solidarité avec les « démunis » de I’histoire ne lui a guére valu des grices de contemplation,
car il semble bien qu’il ait plus souvent expérimenté la sécheresse et la solitude. J. Keryell a
peut-Etre trop insisté sur les causes externes, préparatoires ou immédiates, de ’abrupte conver-
sion de 1908, alors qu’il aurait aussi fallu s’étendre sur maintes confessions que L. Massignon
eut ’occasion de faire en de nombreux écrits. Le livre est néanmoins utile par ce qu’il propose
d’original sur la question, bien qu’il soit desservi par une typographie parfois malheureuse et
des coquilles par trop nombreuses. L’étude de I’expérience mystique de L. Massignon est donc
a poursuivre.

Avec le Massignon de C. Destremau et de J. Moncelon, c’est d’une véritable biographie
qu’il s’agit. Le premier, auteur d’un ouvrage sur Les Militaires (Orban, 1990), est surtout
attentif & la carriére politique de L. Massignon, tandis que le second, dont la thése de doctorat
porte sur L. Massignon, Ami de Dieu (Paris-X, Nanterre, 1990), se penche particuliérement
sur la pensée religieuse du grand orientaliste catholique. Tous deux sont allés puiser A des
sources inédites, bien que d’autres, surtout familiales, restent encore a explorer. Ce faisant,
bien des pans mal connus de la vie de L. Massignon sont par eux précisés, voire révélés.
Chaque chapitre se présente alors avec des chances inégales d’originalité, car beaucoup a déja
¢été écrit sur le sujet. Le chap. v, Au front, ne réussit guére a éclaircir certains problémes
quant aux engagements de L. Massignon au cours de la « Grande Guerre », tout comme le
chap. X111, Les années de guerre, ne convainc pas le lecteur sur ses « silences détachés » au
cours de la guerre 1939-1945 : L. Massignon était-il si indifférent au sort de son pays, méme
si sa patrie était « le monde arabe »? De méme, le chap. x1, Frére Abd el-Jalil, risque de pécher
par une interprétation unilatérale des faits. Mais 1a ol les auteurs ont disposé d’une bonne
documentation, leurs analyses s’avérent plus fouillées. C’est le cas des chap. vii, Les années
parisiennes, chap. 1X, Les Trois Priéres d’Abraham, et chap. xvi, Massignon prétre, ou 1’on
découvre le cercle des amitiés et 1’objet des recherches de L. Massignon, ainsi que son regard
spirituel sur Abraham et Mohammad, les juifs et les musulmans.

Il faut, néanmoins, reconnaitre que l’intérét de cette nouvelle biographie réside dans ce
qu’elle dit de la vie publique et de 1’enseignement politique de L. Massignon. Les chap. vi,
Massignon et Lawrence, et vii, Le chemin de Damas, bénéficient d’une documentation hors
pair quant au Proche-Orient de 1’époque. Les chap. xu1, Vingt ans aprés, et Xv, Le * jardin
d’enfants ° de [’humanité, nuancent les attitudes partagées de L. Massignon vis-a-vis des
juifs et des musulmans. Les chap. X, Le défenseur des indigénes, xvii, Justice pour le Maroc,
et Xvlll, Les anndes algériennes, disent assez combien furent décisives les interventions

BCAI 12 (1996) P. Rocalve: Louis Massignon et I'lslam, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

108 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

de L. Massignon lors des crises que connut le Maghreb entre 1952 et 1962, surtout
si on y ajoute le chap. xIx, Le grand Charles (ses rencontres avec le général de Gaulle). Les
A. ont raison d’y montrer qu’il n’y fut jamais «1’arabophile naif si souvent dépeint » :
observateur attentif des réalités sociales et homme d’honneur, fidéle a4 la parole donnée, il
aurait aimé que les problémes de la décolonisation puissent se résoudre dans le dialogue, loin
des solutions extrémes auxquelles leurs auteurs ont parfois 1ecouru. C’est ainsi que le livre de
C. Destremau et de J. Moncelon semble privilégier, chez L. Massignon, I’homme public en
oubliant de souligner que ses engagements lui étaient dictés par sa science d’arabisant et
d’islamologue, ainsi que par sa générosité de croyant et de mystique. Il convenait, néanmoins,
que soient par 13 soulignés, dans le portrait de L. Massignon, les traits de I’homme public :
le livre s’y est employé avec succeés et ne manque pas de références et de bibliographies précises.

Signalons enfin que cet intérét pour L. Massignon a gagné I’Italie ol un congrés s’est
déroulé jadis a I'occasion du centenaire de sa mort : les Actes en ont été publiés (Arti del
Centenario, Ist. Univ. Orientale, Napoli) par les soins de Carmela Baffioni, tandis que le pére
Giulio Basetti-Sani publiait son Louis Massignon (1883-1962) (Firenze, Alinea, 1985). Actuel-
lement une traduction italienne de Parole donnée, assurée par Claudia Tresso, devrait étre
publiée 4 Turin (ed. Adelphi) et celle de Jardin donné, par Silvana Jellici, 4 Bologne (¢d.
Dehoniane), tandis qu’une biographie de L. Massignon, doublée d’une anthologie de ses
meilleurs textes, rédigée par Giuseppe Rizzardi, est en préparation 2 Milan (éd. San Paolo).

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

Roger ARNALDEZ, 4 la croisée des trois monothéismes. Une communauté de pensée au
Moyen Age. Albin Michel, Paris, 1993. (« Bibliothéque Albin Michel. Idées »).
14,5 x 22,5 cm, 446 p.

Dix ans aprés la parution de Trois messagers pour un seul Dieu, ’un des esprits les plus
distingués de la France contemporaine nous offre maintenant un nouvel itinéraire de réflexion.
Le livre précédent mettait en lumiére une méme intentionnalité des spirituels dans les trois
religions monothéistes. Celui-ci retrace ’histoire des rencontres, des heurts, des échanges qu’un
fond intellectuel commun permit entre les plus grands penseurs juifs, chrétiens et musulmans
durant prés d’un millénaire. Nous présenterons d’abord I’ouvrage et son déroulement, avant
de passer, en un second temps, & quelques 1éflexions sur son dessein.

L’ouvrage commence par une «introduction » substantielle, dont I’objet principal (p. 9-
35) est d’évaluer I'imprégnation de la pensée juive d’époque hellénistique par la culture
grecque. Les piéces principales d’un large corpus correspondant, présenté avec d’éloquentes
citations, semblent étre Eupolémos et Aristobule, la Lettre d’Aristée, ’Ecclésiaste (p. 21-23)
et le Livre de la Sagesse, et bien entendu Philon d’Alexandrie.

BCAI 12 (1996) P. Rocalve: Louis Massignon et I'lslam, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



