102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 12

P. 122 : le Banquet des médecins d’Ibn Butlan a été édité par F. Klein-Franke, The Physician’s
Dinner Party, Wiesbaden, 1985, et traduit par le méme, Ibn Butlan, Das Arztebankett,
Stuttgart, 1984,

P. 126 : le Kitab usiil al-din du catholicos Elie doit &tre attribué a Elie II ibn al-Mugli
(m. 1132) et non pas a Elie I**, comme I’a démontré J.-M. Janatsa dans sa thése sur
cet ouvrage, soutenue a Beyrouth en 1984,

P. 136 : le Catalogue des livres ecclésiastiques de ‘Abd 18o0° de Nisibe a été traduit en arabe
et publi¢ par J. Habbi, Fihris al-mu’allifin, Bagdad, 1986.

P. 142 : le médecin Abi I-Farag Ibn al-Quff n’est pas nestorien; il est de confession melkite,
cf. J. Nasrallah, Histoire du mouvement littéraire dans I’Eglise melkite, Paris, 1981,
vol. III, t. 2, p. 108-110.

Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

Marie-Thérése URvoY, Le Psautier mozarabe de Hafs le Goth. Presses Universitaires du
Mirail, Toulouse, 1994. 460 + xxXII p.

3

Si la littérature arabe des chrétiens d’Orient commence 4 étre bien connue, en revanche,
celle des chrétiens d’Occident n’a pas encore fait ’objet des recherches et des études qu’elle
mérite. C’est ainsi que le plus important témoignage de la production poétique des chrétiens
mozarabes, le volumineux psautier de Hafs le Goth, est resté inédit jusqu’a ce que
M.-Th. Urvoy nous en donne une édition critique et une traduction frangaise, dans ’ouvrage
a la présentation matérielle particuliérement soignée qu’on a le plaisir de recenser ici. Il s’agit,
en effet, d’'une ceuvre capitale pour la connaissance du christianisme mozarabe : la traduction
arabe versifiée des 150 psaumes, faite sur la version latine du psautier par saint Jérdme.

Sur I'auteur de cette traduction, Hafs Ibn Albar (= Alvaro) al-Qiiti, on ne posséde
pratiquement pas d’informations, et I’on ne sait pas si 1’on doit le situer au 1X® ou au x° siécle.
Cependant, le fait qu’il mentionne, dans son introduction, un évéque nommé Valens, laisse
supposer qu’il vivait au Ix® siécle, car, d’aprés les listes épiscopales de Cordoue, 1’évéque
Valentius fut chassé par ’intrus Stephanus en 864.

Quant a Pceuvre de Hafs, elle ne nous est parvenue que par une copie, relativement
récente, d’un manuscrit de 1’Escorial, probablement disparu lors de ’incendie de 1671. Cette
copie de 126 folios, exécutée en 1625-1626 par un orientaliste écossais, David Colville (m. 1629),
est actuellement conservée a la Bibliothéque ambrosienne de Milan.

Si Hafs dit bien dans son poé¢me introductif (urgiiza) qu’il a traduit la version latine de
saint Jérome, il ne précise pas le psautier sur lequel il a travaillé : est-ce le Psalterium Romanum,
premiére révision de la Vetus latina faite sur le texte grec des Septante, le Psalterium Gallicanum,

BCAI 12 (1996) M.-Th. Urvoy: Le Psautier mozarabe de Hafs le Goth, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 103

seconde révision de la Vetus latina a 1’aide de I’hébreu, ou le Psalterium ex hebraico, traduit
sur I’hébreu? A la suite de P. SJ. van Koningsveld, M.-Th. Urvoy a le sentiment que Hafs
a exécuté sa traduction sur le Psalterium ex hebraico, mais sans s’interdire d’utiliser parfois
le Psalterium Gallicanum, connu en Espagne sous le nom de Gothicum.

Dans son intéressante urgiiza de 142 vers, Hafs expose les problémes posés par la traduction
en arabe d’un texte latin versifié, et les procédés par lesquels il les a résolus. Je ne suis pas
sir que, dans les vers 24-26 et 52-53 de cette wrgiiza, Hafs ait en vue la métrique hébraique
originale; je pense que, comme dans les vers 40-50, il a aussi en vue la métrique latine, car,
dans tous ces vers, les mots al-‘agam, al-a’§éam et al-‘agami désignent «les Latins » et «le
latin » et non «les Hébreux » et « I’hébreu ».

Estimant que le métre arabe ragaz, composé de deux hémistiches de 3 pieds de 4 syllabes,
se rapproche du métre latin «iambique », composé de deux hémistiches de 6 pieds de 2
syllabes, c’est dans ce métre arabe, dont il fait rimer les deux hémistiches de 12 syllabes, que
Hafs a choisi de composer les 3 822 vers que compte sa traduction du psautier de saint Jérome.
Mais, en réalité, Hafs est fréquemment amené & ne pas respecter la mesure du vers qu’il a
choisi, et nombreux sont les hémistiches qui comprennent 11 ou 13 syllabes, et ceux qui
ne riment pas. D’autre part, pour les nécessités de la versification, il est obligé d’ajouter
au texte traduit un assez grand nombre de « chevilles », c’est-a-dire d’éléments qui ne s’y
trouvent pas.

Du point de vue de la langue, la traduction de Hafs se distingue des autres traductions
par le caractére islamique de son vocabulaire, dont M.-Th. Urvoy donne quelques exemples
caractéristiques dans son introduction et un petit lexique a la fin de 1’ouvrage, se réservant
de revenir sur cette question dans un article & paraitre prochainement.

En ce qui concerne l’établissement du texte, disposant seulement d’un unicum, 1’éditrice
a reproduit la copie de Colville, en se bornant a corriger les erreurs du copiste les plus
manifestes. Je pense qu’il aurait été possible d’en corriger d’autres, comme :

p.- 15, v. 15 et p. 17 v. 59 : farid pour garid « poéme »;
p. 22, v. 5 : riqguha pour ribquha «leur lacet »;

p. 75, v. 1 : ka-ibilin pour ka-ayyilin « comme un cerf »;
p. 75, v. 1 : zulma’ pour zamd’ «soif »;

p. 75, v. 2 : §@’ifa pour §@’iga « désireuse ».

Ces exemples montrent que le copiste confond parfois le f@’ avec le gaf (du fait, sans
doute, que ’écriture occidentale note le gaf au moyen d’un seul point suscrit) et le ba@” avec
le ya’, comme le soupgonne, d’ailleurs, 1’éditrice & propos de sabig pour sayig « conducteur »
(p. xxi1).

Quant a la traduction, il faut féliciter son auteur d’avoir eu le courage d’entreprendre et
de mener a bien la transposition d’une ceuvre poétique aussi volumineuse, composée d’environ
quatre mille vers, et d’étre parvenue a la rendre élégante et agréable a lire, malgré sa littéralité
délibérément recherchée.

En conclusion, Pédition du psautier de Hafs le Goth me parait constituer un événement
considérable dans I’histoire de la traduction des livres de 1’Ancien Testament en arabe, car

BCAI 12 (1996) M.-Th. Urvoy: Le Psautier mozarabe de Hafs le Goth, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

104 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

il s’agit 1a de la plus ancienne traduction arabe compléte des psaumes, puisqu’elle est anté-
rieure & celle du karaite al-Hasan Ibn ‘Ali al-Basri (x° siécle), jadis éditée par 1’abbé Bargés,
et & celle du melkite ‘Abdallah Ibn al-Fadl al-Antaki (x1° siécle).
Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

Pierre ROCALVE, Louis Massignon et I’Islam. Collection « Témoignages et documents »,
n° 2, Institut frangais de Damas, 1993. 17 X 24 cm, 208 p.

Jacques KERYELL, Jardin donné (Louis Massignon & la recherche de I’Absolu). Saint-Paul,
Paris-Fribourg, 1993. 14 x 22 cm, 303 p.

Christian DESTREMAU et Jean MONCELON, Massignon. Collection « Biographies », Plon,
Paris, 1994. 13,5 x 22,5 cm, 449 p.

Trois livres sont récemment venus ajouter une ample information sur la personne et
I’euvre de Louis Massignon. Le « Chaykh admirable », pour reprendre I’expression de Jacques
Berque, n’a pas fini de fasciner les chercheurs en quéte de ses secrets ultimes. D’ol les trois
approches ici recensées, que I’on peut considérer comme complémentaires, chacune televant
d’un genre spécifique.

Tres longtemps ambassadeur de France au Moyen-Orient, P. Rocalve a voulu s’interroger
sur « la place et le role de I'islam et de I’islamologie dans la vie et I’ceuvre de Louis Massignon » :
telle était I’ambition de sa thése de doctorat qui a été publiée sous le premier titre, 3 Damas,
dans une nouvelle collection qui honore I’Institut frangais de cette ville. L’A. s’en explique
dans lintroduction (11-16) : « L’axe de personnalisation » de L. Massignon, s’il est certes « sa
vocation en Dieu, son rapport au divin et méme, de fagon plus précise, la Croix », n’a été
tout cela qu’en relation avec l'islam et les musulmans. La preuve en est donnée avec les
« principales étapes de sa courbe de vie», car I'islam «l’a interpellé, 1’a *accroché’, I’a
“sauvé’, lui a imparti sa vocation de compatient et de substitué, 1’a aidé a faire ¢ émerger
graduellement son veeu secret A travers sa vie publique’, I’a provoqué A la sainteté ».

La premiére partie envisage Ce qu’est I’islam pour L. Massignon. L’A. U'introduit par un rappel
du cadre historique et situe, avec le chap. 1 (23-35), les Sources de la pensée de L. Massignon
(Abraham, Isaac et Ismaél; I’islam et la religion naturelle (le covenant); 'umma). Le chap. 11
(37-43) dit ce qu’est Le Coran pour L. Massignon (inspiré, signe non d’union mais de
séparation; le double signe marial; support du soufisme). Le chap. i1 (45-50) explique ce qu’est
Mohammad pour lui (sincérité, mission prophétique, personnalité religieuse). Le chap. v (51-
65) développe la Place du soufisme en islam pour lui : I’A. insiste sur I'importance de I’apport
des travaux de L. Massignon sur le soufisme, car c’est grace a celui-ci que, pour lui, il y a
« sainteté¢ en islam ». Le chap. v (67-84) évoque les rapports de L. Massignon, le Si‘isme et

BCAI 12 (1996) M.-Th. Urvoy: Le Psautier mozarabe de Hafs le Goth, recensé par G. Troupeau )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



