1995 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 99

acquis de la culture occidentale qu’ils ne peuvent plus se permettre d’ignorer. Se pose alors
pour eux «le grand défi» : comment amalgamer ces idées nouvelles, sans abandonner son
propre systéme de pensée, son héritage spirituel et son « essence »...? La réponse va de soi :
en infléchissant (pour ne pas dire en trahissant) les deux, afin de trouver les compromis
nécessaires...

Pour mener a bien cette vaste analyse, Th. Zarcone a utilis¢é une masse de sources et de
documents, souvent trés difficiles a trouver et a décortiquer, et cela dans les domaines les plus
variés, allant de I’histoire du soufisme et des rarikat a I’histoire politique et ses avatars, et
de la philosophie & I’histoire de la franc-magonnerie turque, sans oublier la littérature ottomane
tout court. 11 en résulte une somme dont nous n’avions pas d’équivalent jusqu’a présent, qui
éclaire sous un angle trés particulier, aussi bien 1’histoire intellectuelle et sociale de la Turquie
au début du xx° siécle, que I’histoire des tarikat dans ce pays et du soufisme turc en général,
tout en pouvant rendre de grands services & une partie des intellectuels turcs d’aujourd’hui
ne lisant pas I’ottoman. Ajoutons enfin, que ce beau livre vient d’€tre couronné par le prix
Saintour, décerné par 1’Académie des sciences morales et politiques.

Alexandre Popovic
(CNRS, Paris)

Bénédicte LANDRON, Chrétiens et musulmans en Irak : attitudes nestoriennes vis-a-vis
de !’Islam. Paris, 1994. 344 p.

De cette thése de doctorat és lettres, soutenue devant 'université de Paris-Sorbonne en
1979, seuls les chapitres 11 et 111 avaient été publiés dans la revue Parole de I’Orient X (1981-
1982), p. 191-222, et leur grand intérét faisait souhaiter vivement la publication intégrale de
I’ouvrage : voici chose faite et I’on doit s’en féliciter, car il s’agit 12 d’un excellent travail.

Le propos de B. Landron était d’étudier les relations christiano-musulmanes en Irak, du
VIII® au xi1ve® siécle, 4 travers les écrits des apologistes et des controversistes appartenant a
I’Eglise d’Orient, la communauté chrétienne la plus importante de la Mésopotamie et la plus
liée a la dynastie abbasside. Pour ce faire, elle a ét¢ amenée & recenser et & analyser la pro-
duction arabe des théologiens nestoriens qui, trés souvent, étaient aussi des philosophes et
des médecins.

Dans une premiére partie, "auteur décrit, siécle par siccle, le cadre historique et social a
Pintérieur duquel elle présente une quarantaine d’auteurs et leurs ceuvres; puis, dans une
seconde partie, B. Landron analyse les grands thémes de la controverse islamo-chrétienne,
dont traitent ces théologiens : la falsification des Ecritures, la crédibilité du christianisme, la
Trinité, 'Incarnation, les témoignages scripturaires, la législation de la pratique religieuse,
I’eschatologie, le Coran, le probléme de Mahomet; enfin, elle traduit des morceaux choisis
des ceuvres de dix-huit auteurs.

BCAI 12 (1996) B. Landron: Chrétiens et musulmans en Irak: attitudes nestoriennes vis-a-vis de I'lslam, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100

BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

Quinze ans aprés sa soutenance, la thése de B. Landron n’a pas vieilli, et son intérét
demeure considérable; mais la bibliographie, qui s’arrétait en 1977, s’est quelque peu accrue
en dix-sept ans, et c’est clle que je voudrais essayer de mettre 3 jour dans ce compte rendu.

P. 35:

P. 36 :

P. 41 :

P. 52:

P. 53:

P. 60 :

Ibid.

Ibid.

P. 71

P. 78 :

sur les rencontres par I’intermédiaire des traductions et de la philosophie, cf. G. Troupeau,
« Le rdle des syriaques dans la transmission et ’exploitation du patrimoine philoso-
phique et scientifique grec », dans Arabica XXXVIII (1991), p. 1-10.

‘Abd ISo® Ibn Bahriz n’a pas écrit deux traités contre le jacobite Markus Badawi,
comme le prétend Graf; mais selon la notice d’Ibn al-Nadim (K. al-Fihrist, éd. Fliigel,
p. 23-24) : « Il est I’auteur d’un livre adressé 4 un prétre jacobite connu sous le nom
de Nonnus (Ndnawa), en réponse a deux livres de celui-ci, qui lui étaient parvenus,
au sujet de la foi»; son livre de logique, dédié au calife al-Ma’min, le XK. Hudid
al-mantiq, a été édité par M. Daneshpazhuh, Téhéran, 1978.

le K. al-Nawddir al-tibbiyya de Yiuhanna Ibn Masawayh a été édité et traduit par
D. Jacquart et G. Troupeau, Le livre des axiomes médicaux (Aphorismi), Genéve - Paris,
1980.

le texte arabe de I'apologie de Timothée I°*, selon la recension du ms. de Paris arabe 82,
Timothée I°F et le calife al-Mahdi», dans Islamochristiana 3 (1977), p. 107-175.
I’apologie de Théodore Bar Koni a été étudiée par S.H. Griffith, « Chapter ten of
the Scholion : Theodore Bar Koni’s Apology for Christianity », dans Orientalia
Christiana Periodica XLVII (1981), p. 158-188.

contrairement & ce que I’on pense généralement, le médecin ‘Ali Ibn Rabban al-Tabari
n’était pas un chrétien nestorien devenu musulman; en effet, al-Qifti (Ta’rik al-hukama’,
éd. Lippert, p. 187 et 231), dit clairement qu’il était le fils d’un savant juif du
Tabaristan et qu’il se convertit a I’islam a I’époque d’al-Mu‘tasim; il ne peut donc
pas €tre identifié avec ‘Ali Ibn Rabban al-Nasrani.

: ‘Abd ISo° Ibn Bahriz, évéque de Mossoul au 1x°® siécle, ne doit pas étre confondu

avec un autre personnage portant le méme nom, supérieur du monastére de Mar Elie,
puis évéque de Mossoul au x1° siécle, auteur d’un ouvrage juridique, en syriaque, sur
le mariage et le divorce.

: Quoi qu’en dise Graf, Abli Ra’ita, originaire de Takrit, n’était pas évéque de cette

ville, siége du maphrian jacobite.

: I’épitre de Hunayn Ibn Ishaq intitulée : « Sur la facon de reconnaitre la vérité d’une

religion » a été éditée et traduite par Kh. Samir et P. Nwyia, « Une correspondance
islamo-chrétienne entre Ibn al-Munaggim, Hunayn Ibn Ishaq et Qustd Ibn Liiga »,
dans Patrologia Orientalis 40 (1981), p. 521-723; sur cette épitre, cf. R. Haddad,
«Hunayn Ibn Ishaq apologiste chrétien», dans Arabica 21 (1975), p. 292-302, et
P. Nwyia, « Actualité du concept de religion chez Hunayn Ibn Ishiq », dans Arabica 21
(1975), p. 313-317.

B. Landron estime, a juste titre, que les lettres du musulman al-HaSimi et du chrétien
al-Kindi ont un seul et méme auteur, et que cet auteur est nestorien; sur cette question,

BCAI 12 (1996) B. Landron: Chrétiens et musulmans en Irak: attitudes nestoriennes vis-a-vis de I'lslam, recensé par G. Troupeau

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995

P. 88

1bid.

Ibid.

P. 110 :

Ibid.

Ibid.

P. 112:

P. 116 :

P. 118 :

P. 120 :

II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 101

of. G. Troupeau, art. al-Kindi dans EI’ V, p. 123-124; I’apologie a été traduite par
G. Tartar, Dialogue islamo-chrétien sous le calife al-Ma’min, Paris, 1985.

: sur Haniin Ibn Yiihanna Ibn al-Salt, cf. G. Troupeau, « Sur un astrologue mentionné

dans le Fihrist », dans Arabica XVI (1969), p. 90, et XXXIX (1992), p. 118-119; son
ouvrage intitulé : Kumnas tibbi nugiami a été édité par F. Klein-Franke, Ilatromathe-
matics in Islam, Hidelsheim, 1984, p. 74-124,

: Yohanna Ibn BubtiSo® (m. 905) est 'auteur d’un ouvrage de médecine astrologique

intitulé : Kitab fima yahtagu ilayhi al-fabib min ‘ilm al-nugim, dont Ibn al-Salt a
conservé quelques extraits.

: Israél, évéque de Kashkar, puis catholicos (m. 872) est "auteur d’une Risala fi tatbit

wahdaniyyat al-bari’ wa-tatlit hawassihi, éditée par Bo Holmberg, A treatise on the Unity
and Trinity of God by Israel of Kashkar (d. 872), Lund, 1989 2%; cf. aussi G. Troupeau,
« Sur un philosophe de I’Ecole de Bagdad », dans Arabica XL (1993), p. 125-126.

: la controverse entre Quryaqus Ibn Zakariyya al-Harrani et Yahya Ibn ‘Adi a été

éditée et traduite par E. Platti, dans Yahya Ibn ‘Adi, théologien chrétien et philosophe
arabe, Louvain, 1983, p. 136-188 (traduction), et p. 6-61 (texte arabe).

: le nom du grand-pére d’al-Hasan Ibn Suwir étant Bahnam (nom de saint irakien

jacobite) et non pas Bahrim (nomiranien), on peut se demander si ce philosophe n’est
pas plut6t jacobite, comme son maitre Yahya Ibn ‘Adi.

I’éditeur de la traduction arabe du Diatessaron de Tatien, A.S. Marmardji, a montré
que l’auteur de cette traduction ne pouvait pas étre ‘Abd Alldh Ibn al-Tayyib.

: le Traité sur I'Unité et la Trinité a été édité et traduit par G. Troupeau dans le

Bulletin d’études orientales XXV (1972), p. 105-123.

(1977), p. 141-150.

sur Elie de Nisibe et son ceuvre, cf. Kh. Samir, « Bibliographie du dialogue Islamo-
chrétien », dans Islamochristiana 3 (1977), p. 257-286.

sur le Livre sur la fagon de repousser le souci, cf. Kh. Samir, « Le Daf* al-Hamm
d’Elie de Nisibe, date et circonstances de sa rédaction », dans Orientalia Lovaniensia
Periodica 18 (1987), p. 99-119.

le Vizir Ibn ‘Ali al-Magribi sur 1’Unité et la Trinité », dans Islamochristiana 5 (1979),
p. 31-117; une partie du vi® entretien a été éditée et traduite par Kh. Samir, « Deux
cultures qui s’affrontent », dans Mélanges de l'université Saint-Joseph 49 (1975-1976),
p. 617-649; le vii® entretien a été édité et traduit par Kh. Samir, « La réfutation de
’astrologie par Elie de Nisibe », dans Orientalia Christiana Periodica 43 (1977),
p. 408-441.

sur Ibn Atradi, cf. Troupeau, « Recherches sur un médecin-philosophe de Bagdad :
Ibn Atradi (x1° s.)», dans Mémorial M3  Khouri-Sarkis, Louvain, 1969, p. 259-262.

29. Cf. Bulletin critique, n® 9 (1992), p. 63-64.

BCAI 12 (1996) B. Landron: Chrétiens et musulmans en Irak: attitudes nestoriennes vis-a-vis de I'lslam, recensé par G. Troupeau

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 12

P. 122 : le Banquet des médecins d’Ibn Butlan a été édité par F. Klein-Franke, The Physician’s
Dinner Party, Wiesbaden, 1985, et traduit par le méme, Ibn Butlan, Das Arztebankett,
Stuttgart, 1984,

P. 126 : le Kitab usiil al-din du catholicos Elie doit &tre attribué a Elie II ibn al-Mugli
(m. 1132) et non pas a Elie I**, comme I’a démontré J.-M. Janatsa dans sa thése sur
cet ouvrage, soutenue a Beyrouth en 1984,

P. 136 : le Catalogue des livres ecclésiastiques de ‘Abd 18o0° de Nisibe a été traduit en arabe
et publi¢ par J. Habbi, Fihris al-mu’allifin, Bagdad, 1986.

P. 142 : le médecin Abi I-Farag Ibn al-Quff n’est pas nestorien; il est de confession melkite,
cf. J. Nasrallah, Histoire du mouvement littéraire dans I’Eglise melkite, Paris, 1981,
vol. III, t. 2, p. 108-110.

Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

Marie-Thérése URvoY, Le Psautier mozarabe de Hafs le Goth. Presses Universitaires du
Mirail, Toulouse, 1994. 460 + xxXII p.

3

Si la littérature arabe des chrétiens d’Orient commence 4 étre bien connue, en revanche,
celle des chrétiens d’Occident n’a pas encore fait ’objet des recherches et des études qu’elle
mérite. C’est ainsi que le plus important témoignage de la production poétique des chrétiens
mozarabes, le volumineux psautier de Hafs le Goth, est resté inédit jusqu’a ce que
M.-Th. Urvoy nous en donne une édition critique et une traduction frangaise, dans ’ouvrage
a la présentation matérielle particuliérement soignée qu’on a le plaisir de recenser ici. Il s’agit,
en effet, d’'une ceuvre capitale pour la connaissance du christianisme mozarabe : la traduction
arabe versifiée des 150 psaumes, faite sur la version latine du psautier par saint Jérdme.

Sur I'auteur de cette traduction, Hafs Ibn Albar (= Alvaro) al-Qiiti, on ne posséde
pratiquement pas d’informations, et I’on ne sait pas si 1’on doit le situer au 1X® ou au x° siécle.
Cependant, le fait qu’il mentionne, dans son introduction, un évéque nommé Valens, laisse
supposer qu’il vivait au Ix® siécle, car, d’aprés les listes épiscopales de Cordoue, 1’évéque
Valentius fut chassé par ’intrus Stephanus en 864.

Quant a Pceuvre de Hafs, elle ne nous est parvenue que par une copie, relativement
récente, d’un manuscrit de 1’Escorial, probablement disparu lors de ’incendie de 1671. Cette
copie de 126 folios, exécutée en 1625-1626 par un orientaliste écossais, David Colville (m. 1629),
est actuellement conservée a la Bibliothéque ambrosienne de Milan.

Si Hafs dit bien dans son poé¢me introductif (urgiiza) qu’il a traduit la version latine de
saint Jérome, il ne précise pas le psautier sur lequel il a travaillé : est-ce le Psalterium Romanum,
premiére révision de la Vetus latina faite sur le texte grec des Septante, le Psalterium Gallicanum,

BCAI 12 (1996) B. Landron: Chrétiens et musulmans en Irak: attitudes nestoriennes vis-a-vis de I'lslam, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



