1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 97

établit dans ce mince volume suggérera bien des pistes ct épargnera bien des erreurs ou des
oublis aux chercheurs qui marcheront sur les traces d’A. Popovic. Ce dernier, en préambule
au bilan de son enquéte, a pris le soin d’offrir au lecteur une trés utile orientation biblio-
graphique concernant la Rifa‘iyya en général et un rappel des étapes de la diffusion de cette
tariga dans les diverses régions du globe. Il aborde ensuite les pays balkaniques, s’effor¢ant
dans chaque cas de regrouper aussi bien les informations relatives au passé des branches
concernées, que celles qui se rapportent a I’époque contemporaine (noms des Suyiih, localisation
et description des rekke, relations avec les instances gouvernementales et avec les autorités
musulmanes officielles, etc.). Sont ainsi passés en revue les cas de I’Albanie, de la Bulgarie,
de la Gréce, de la Bosnie-Herzégovine, de la Serbie, du Kosovo et celui de la diaspora
yougoslave. Une conclusion se dégage nettement de ce panorama : la coexistence de deux réseaux
rifa'i-s, I’'un turc, dont le déclin commencera dans la deuxiéme moitié du xIx® siécle, 1’autre
albanais, qui aura une forte expansion a partir de cette méme période.

Je m’autoriserai de ’extréme souci du détail qu’exprime A. Popovic dans son introduction
pour lui suggérer P'inclusion, dans une future réédition, de quelques indications complémen-
taires. Le Nagm sa'i mentionné p. 21 n’est pas inédit. Il a été publié au Caire en 1976
dans une édition qui se présente comme la deuxiéme. Le Tiryag al-muhibbin, signalé dans cette
méme page, a paruy, au Caire également, en 1305 H. Cet ouvrage, qui entend démontrer la
supériorité d’Ahmad al-Rifa‘i sur ‘Abd al-Qadir al-Gilani, a suscité une violente controverse
et, en particulier, une réplique véhémente publiée ’année suivante sous le titre Al-fath al-mubin
fi ma yata‘allaq bi-tirydq al-muhibbin et dont ’auteur est Zahir al-Din al-Qadiri al-Hasani. En
ce qui concerne Abi 1-Huda al-Sayyadi (qui fut Sayh al-islam et gadi al-“askar et qui mourut en
exil quelques mois aprés la déposition de ‘Abd al-Hamid), il fut — ce qui est trés
explicable — mais il demeure — ce qui est plus surprenant — ’une des cibles privilégiées de
la polémique wahhabite anti-soufie. On a un bon échantillon de ce type de diatribe dans le
livre — bien documenté — de ‘Abd al-Rahman DimaSqiyya, «l-Rifd'iyya, paru a Riyad en
1990 et qui consacre a Abi I-Huda toute sa derniére partie. Sur I'implantation de la Rifa‘iyya
en Egypte, enfin, il conviendrait de mentionner article de D. Gril, « Une source inédite sur
histoire du tasawwuf en Egypte au xiu/vie siécle », paru dans le Livre du centenaire de
I'TFAO en 1980 (I’annexe 3 y est, notamment, trés éclairante).

Michel CHODKIEWICZ
(EHESS, Paris)

Thierry ZARCONE, Mystiques, philosophes et francs-magons en Islam. Riza Tevfik, penseur
ottoman (1868-1949), du soufisme a la confrérie. Jean Maisonneuve, Paris, 1993.
(Bibliotheque de I’Institut frangais d’études anatoliennes d’Istanbul, t. XXXVII).
In-8°, xvi - 550 p., ill.

Comme on le voit d’aprés son titre, cet important ouvrage aborde trois vastes sujets :
la philosophie, la franc-magonnerie et la mystique musulmane (ainsi que I’histoire des

BCAI 12 (1996) Th. Zarcone: Mystiques, philosophes et francs-magons. Riza Tevfik, penseur ottoman (1868-1949), du soufisme a la confrérie, recensé par A. Popovic
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 12

« confréries », c’est-a-dire des tarikat en Turquie), mais ne me reconnaissant personnellement
aucune compétence dans les deux premiers, je ne parlerai ici que du dernier cité.

Th. Zarcone est un chercheur d’une inlassable activité. Il a passé de longues années en
Turquie, d’ou il a sillonné le Proche-Orient, I’Inde et 1’Asie centrale, sans oublier une bonne
partie de I’Europe. Travailleur assidu, maitrisant plusieurs langues « orientales » (turc, arabe,
persan, ourdou, hindi), cet « homme de terrain» passe également beaucoup de temps dans
les archives, les bibliothéques et chez les libraires. Il a publié un grand nombre d’articles (et
de notices diverses, plus ou moins longues) sur I'histoire du soufisme et de la «sociabilité
mystique » turque, sur I’Islam turc contemporain, sur la communauté iranienne d’Istanbul et
sur les derviches d’Asie centrale. 11 a organisé par ailleurs plusieurs colloques et tables rondes,
et a participé a 1’édition de plusicurs ouvrages collectifs. 11 a également soutenu une thése
de doctorat (a l'université de Strasbourg, en janvier 1990, préparée sous la direction de
Mm™e Irene Mélikoff), sous le titre « Rizd Tevfik ou le soufisme éclairé. Mécanismes de pensée
et réception des idées occidentales dans le mysticisme turc sous le deuxiéme régime constitu-
tionnel ottoman (1908-1923) », et dont 1’ouvrage recensé ici représente une version totalement
refondue et sensiblement augmentée.

Le livre se présente de la maniére suivante : une assez longue introduction (p. 1-xVI), suivie
d’un chapitre intitulé La mystigue furque : du soufisme & la confrérie (p. 1-84), qui est divisé
en deux sous-chapitres : L’idéologie soufie : syncrétisme et traditions arabo-persanes, et Socia-
bilités mystiques : ordres et couvents. Ensuite, une premiére partie : Soufis et francs-magons face
a la modernité (p. 85-326), qui est divisée en six sous-chapitres : 1. La renaissance du Bekta-
chisme, une idéologie mystique a la rencontre de 1’Occident; 11. Soufisme et confréries a I'époque
Jjeune-turque (1908-1923); I1I. Les confréries pendant la guerre d'indépendance (1919-1923) et
la mort du soufisme institutionnel en Turquie (1925); 1V. Les débuts de la franc-magonnerie en
Orlent islamique : un vecteur de la modernité; V. La franc-magonnerie politique et les idéologies
magonniques; VI. La rencontre de deux sociabilités confrériques : la franc-maconnerie et les
ordres mystiques musulmans. Puis la deuxiéme partie : Riza Tevfik ou le soufisme « éclairé»
(p. 327-448), qui est divisée en cing sous-chapitres : 1. Un intellectuel ottoman; 1. La réflexion
sur l’agnosticisme : autour des Fusus al-hikam de Muhyiddin Ibn Arabi et des Premiers principes
de Herbert Spencer; III. Vers une nouvelle « psychologie» : repenser la philosophie bektachie;
V. L’art du barde (ashik) « éclairé » : un nouveau soufisme pour une époque nouvelle; V. Le
rapport au politique et a la religion dans le soufisme « éclairé ». Enfin, la conclusion (p. 449-
459), et les annexes (traduction des poésies bektachies [nefes] de RizA Tevfik, repéres chrono-
logiques, une volumineuse bibliographie, un index-glossaire), le tout accompagné de vingt
illustrations et photos.

L’ouvrage aborde donc de front un sujet énorme et important, 4 savoir : les mécanisnies
d’adaptation du mysticisme turc aux idées occidentales & la veille de 1’abolition du califat
ottoman, entre 1908 et 1923, et cela & travers la rencontre du soufisme turc avec la franc-
magconnerie, la biographie de Rizd Tevfik, et les mécanismes de pensée du soufisme « éclairé ».
Mais pour dire les choses plus clairement, il s’agit ici d’une question encore plus délicate, que
I’on pourrait formuler ainsi : quelques intellectuels et mystiques ottomans découvrent certains

BCAI 12 (1996) Th. Zarcone: Mystiques, philosophes et francs-magons. Riza Tevfik, penseur ottoman (1868-1949), du soufisme a la confrérie, recensé par A. Popovic
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 99

acquis de la culture occidentale qu’ils ne peuvent plus se permettre d’ignorer. Se pose alors
pour eux «le grand défi» : comment amalgamer ces idées nouvelles, sans abandonner son
propre systéme de pensée, son héritage spirituel et son « essence »...? La réponse va de soi :
en infléchissant (pour ne pas dire en trahissant) les deux, afin de trouver les compromis
nécessaires...

Pour mener a bien cette vaste analyse, Th. Zarcone a utilis¢é une masse de sources et de
documents, souvent trés difficiles a trouver et a décortiquer, et cela dans les domaines les plus
variés, allant de I’histoire du soufisme et des rarikat a I’histoire politique et ses avatars, et
de la philosophie & I’histoire de la franc-magonnerie turque, sans oublier la littérature ottomane
tout court. 11 en résulte une somme dont nous n’avions pas d’équivalent jusqu’a présent, qui
éclaire sous un angle trés particulier, aussi bien 1’histoire intellectuelle et sociale de la Turquie
au début du xx° siécle, que I’histoire des tarikat dans ce pays et du soufisme turc en général,
tout en pouvant rendre de grands services & une partie des intellectuels turcs d’aujourd’hui
ne lisant pas I’ottoman. Ajoutons enfin, que ce beau livre vient d’€tre couronné par le prix
Saintour, décerné par 1’Académie des sciences morales et politiques.

Alexandre Popovic
(CNRS, Paris)

Bénédicte LANDRON, Chrétiens et musulmans en Irak : attitudes nestoriennes vis-a-vis
de !’Islam. Paris, 1994. 344 p.

De cette thése de doctorat és lettres, soutenue devant 'université de Paris-Sorbonne en
1979, seuls les chapitres 11 et 111 avaient été publiés dans la revue Parole de I’Orient X (1981-
1982), p. 191-222, et leur grand intérét faisait souhaiter vivement la publication intégrale de
I’ouvrage : voici chose faite et I’on doit s’en féliciter, car il s’agit 12 d’un excellent travail.

Le propos de B. Landron était d’étudier les relations christiano-musulmanes en Irak, du
VIII® au xi1ve® siécle, 4 travers les écrits des apologistes et des controversistes appartenant a
I’Eglise d’Orient, la communauté chrétienne la plus importante de la Mésopotamie et la plus
liée a la dynastie abbasside. Pour ce faire, elle a ét¢ amenée & recenser et & analyser la pro-
duction arabe des théologiens nestoriens qui, trés souvent, étaient aussi des philosophes et
des médecins.

Dans une premiére partie, "auteur décrit, siécle par siccle, le cadre historique et social a
Pintérieur duquel elle présente une quarantaine d’auteurs et leurs ceuvres; puis, dans une
seconde partie, B. Landron analyse les grands thémes de la controverse islamo-chrétienne,
dont traitent ces théologiens : la falsification des Ecritures, la crédibilité du christianisme, la
Trinité, 'Incarnation, les témoignages scripturaires, la législation de la pratique religieuse,
I’eschatologie, le Coran, le probléme de Mahomet; enfin, elle traduit des morceaux choisis
des ceuvres de dix-huit auteurs.

BCAI 12 (1996) Th. Zarcone: Mystiques, philosophes et francs-magons. Riza Tevfik, penseur ottoman (1868-1949), du soufisme a la confrérie, recensé par A. Popovic
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



