1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 91

de ces deux traités; vient ensuite la présentation (annotée) des Manahig-i Sayfi, puis le texte
du traité; un nouveau chapitre vient alors présenter les traits principaux du soufisme par
rapport aux autres aspects de la pensée musulmane; suit I’annotation des trois textes, puis un
appendice consacré a I’attribution des trois traités... Cet éclatement des présentations n’était
pas, a4 notre sens, nécessaire : les trois traités sont eux-mémes des présentations de type
didactique, et n’avaient sans doute pas besoin d’un tel renfort de pré- et postludes. La raison
d’une publication groupée de trois textes aussi proches, avec les répétitions que cela implique,
se pose également. Mais ceci noté, on ne peut que saluer un travail accompli avec tant de
sérieux, de scrupule — et de ceeur, ce qui n’est pas une faible qualité pour des textes dont
I’esprit de départ et la finalit¢ sont mystiques.

Pierre LoRry
(EPHE, Paris)

Annemarie SCHIMMEL, The Triumphal Sun: A Study of the Works of Jaldloddin Rumi.
SUNY Press, Albany (NY), 1993 (avec préface de 1991; 1*¢ éd., London, Fine
Books, 1978). xvii -+ 513 p., bibliogr., index.

Le seul changement par rapport a I’édition originale étant la nouvelle préface, voici donc
la réimpression d’une grande étude sur le plus populaire et peut-&tre le plus prolixe des poétes
mystiques persans. Originaire de la région de Balkh (aujourd’hui au N. de I’Afghanistan) ou
il naquit en 1207, Jalaloddin était le fils d’un ‘@lem original (Baha’-e Valad, auquel Fritz Meier
a consacré en 1989 un trés grand livre, hélas inconnu a A. Schimmel lors de sa rédaction,
elle le reconnait dans la préface), et il mourut & Konya, en Turquie actuelle, lors du tremble-
ment de terre de 1273. Le cadre de sa vie et les grands événements historiques, notamment
I’arrivée des Mongols et la suppression du califat, qui font comprendre le repli sur cette
principauté saljoukide, sont évoqués sobrement au début. A. Schimmel n’oublie pas évidem-
ment d’évoquer D’histoire spirituelle, la proximité et la fraicheur de I’héritage de Ibn ‘Arabi,
et la naissance des grandes confréries soufies, puisque Rumi deviendra a son tour le fondateur
d’un ordre. La biographie de Rumi retrace ces événements fondateurs que furent ’arrachement
a la terre natale, et les rencontres avec quelques figures humaines qui eurent une importance
capitale dans son ceuvre, surtout Shamsoddin Tabrizi et (2 un degré moindre) Saldhoddin
Zarkub. La vie de Jaldloddin n’a rien d’une existence monacale et ’auteur ne recule pas
devant la description des situations scabreuses ou il se mettait. Le « cadre général » est enfin
celui du contexte littéraire dans lequel s’inscrit I’ceuvre de Rumi, ce qu’elle doit a la tradition
de Sana’i et de “Attar, mais aussi de Ferdowsi et de Gorgani : 'auteur résume, dans la partie
introductive, des analyses sur lesquelles elle reviendra souvent au cours des développements
du livre, notamment sur l'inspiration et la forme poétique. Elle insiste sur son art de conteur,

BCAI 12 (1996) A.M. Schimmel: The Triumphal Sun: A Study of the Works of Jalaloddin Rumi, recensé par Y. Richard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

92 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

sa prodigieuse prodigalité poétique et son aisance stylistique. Elle le met en relation non
seulement avec la tradition littéraire persane, mais avec la littérature arabe de son temps.

Le livre comprend deux parties principales : le monde imaginaire (« Rumi’s imagery »)
et la théologie. La premiére partie est une analyse méthodique des images : le soleil, ’eau,
le jardin, les animaux, les enfants, la vie quotidienne, la nourriture, les maladies, le tissage,
la « calligraphie divine », les loisirs des grands, les images tirées du Coran, de I’histoire et de
la géographie, de I’histoire du soufisme, et enfin de la musique et de la danse. Pour chacune
de ces rubriques, A. Schimmel prend plaisir & nous faire partager sa merveilleuse connaissance
de I’ceuvre de Rumi, naviguant du Masnavi au Divan-e Shams, sans oublier le Fihe ma fihe.
Elle traduit de trés nombreuses citations dont les références sont données a chaque fois avec
précision. A P’occasion, des allusions a la littérature soufie permettent de croiser et d’aug-
menter la saveur de ces notations trés vivantes. La partie « théologique » (p. 223-366) apparait
en comparaison un peu plus abstraite. L’auteur examine successivement les thémes suivants :
Dieu et sa création, I’homme et sa place, la prophétologie, 1’échelle spirituelle, 1’évolution du
minéral au divin, I’idée de ’amour, le probléme de la priére. A plusieurs reprises, A. Schimmel
retrace I’écho des thémes évoqués par Rumi chez les orientalistes allemands ou chez Nicholson,
en soulignant leur originalité.

Une derniére partie présente la postérité littéraire de Rumi, et I'intérét qu’il continue de
susciter tant en Turquie (ol les Mevlevis ont été officiellement ses continuateurs jusqu’au
XX© siécle), qu’en Iran, dans le monde indien ou en Occident. Achevé sur ce catalogue de
références, le livre nous laisse quelque peu sur notre faim : certes, A. Schimmel séduit son
lecteur par sa grande aisance, son intelligence, sa culture sans limite, sa connaissance 2 la fois
profonde et extensive de ’cuvre de Rumi. Elle réussit & nous ouvrir cote a cote les dix
volumes du Divan, les six livres du Masnavi et & ne pas laisser s’échapper le parfum mystique
de cette ceuvre immense. Elle manifeste avec génie et compétence son attachement pour cette
lecture dont elle trouve des échos dans les auteurs de I'Inde musulmane auxquels elle s’est
beaucoup intéressée... Mais la problématique qui ’a poussée & consacrer ce grand livre & Rumi
semble s’€tre refermée sur elle-méme : maintenant que tout est dit — et si bien dit — sur
l’auteur du Masnavi, il ne reste plus au lecteur médusé qu’a se plonger lui-méme a son tour
dans I'océan. Hellmut Ritter, Annemarie Schimmel, Fritz Meier, ces trois grands noms de
P’orientalisme germanique auront vraiment marqué au xx° siécle, de leur talent et de leur
culture, la découverte de la littérature mystique persane; trois sensibilités tellement contrastées,
tellement éloignées également de I’engagement de ces autres découvreurs que furent Massignon
et Corbin. Le grand livre de Schimmel sur Rumi n’a pratiquement pas vieilli, il fait partie
des lectures obligées sur la littérature persane et le soufisme.

Yann RICHARD
(Université de Paris 1I1)

BCAI 12 (1996) A.M. Schimmel: The Triumphal Sun: A Study of the Works of Jalaloddin Rumi, recensé par Y. Richard )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



