90 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 12

Faith and Practice of Islam — Three Thirteenth Century Sufi Texts. Translated, Intro-
duced and Annotated by William C. CHitTick. SUNY Press, Albany, 1992. xv -+
306 p.

Comme son titre I’indique, ce volume offre la traduction de trois textes persans d’inspi-
ration soufie, rédigés vers le milieu du x1® siécle en Anatolie. Il s’agit de :

— Matali® al-iman (éd. en 1978 par W. Chittick), présentation claire et didactique des
bases essentielles du dogme musulman. Le texte (22 p. ici) expose ce qu’il faut savoir sur
Dieu (son essence, ses attributs, ses actes), sur la mission prophétique de Muhammad, sur
I’eschatologie enfin.

~ Tabsirat al-mubtadi’ (dont 1’édition par N. Habibi, 1985, est corrigée par W. Chittick
p. 263 et suiv. sur la base d’autres manuscrits), qui est un traité d’une facture assez voisine,
expose également I’essentiel de la foi musulmane sur Dieu, mais adjoint ensuite le role de la
waldya a celle de nubuwwa, puis expose ce que le croyant doit connaitre de ce monde-ci et de
l’autre. L’ensemble (50 p.) est plus étoffé que le Matali® al-iman.

— Manahig-i Sayfi (dont I’édition par N. Mayil Hirawi, 1984, est corrigée p. 268 et suiv.)
enfin, compendium destiné au dignitaire seldjoukide Sayf al-Din Tugril, portant sur ce que le
musulman doit croire et sur des pratiques rituelles de base : ablutions, priére rituelle, jefine.

Le style et les références de ces textes sont voisins, et il est probable qu’ils furent rédigés
par le méme auteur. W. Chittick explique (p. 255 et suiv.) que auteur présumé paraissait &tre
Sadr al-Din Qunawi lui-méme, mais que cette attribution, sans étre invraisemblable, n’est plus
assurée. Un autre soufi contemporain de Qinawi, le Sayh Nasir (ou Nasir) al-Din al-Hu’i
al-Qunawi pourrait se voir attribuer une plus probable paternité de la rédaction de ces trois
ouvrages. Quoi qu’il en soit, ces textes fournissent des exposés rédigés a la fois avec simplicité,
¢élégance et concision, illustrés & chaque page par des vers (notamment de Sana’i) et des
formules frappantes de grands maitres soufis. L’effort pour intégrer la démarche et Pesprit
du soufisme dans P’essentiel du dogme musulman a D’intention de lecteurs peu théologiens est
visible, et la transposition en anglais de W. Chittick, claire et sobre, en vient harmonieusement
accompagner le propos.

Ces traductions ne constituent toutefois qu’une partie de cet ouvrage (un tiers du volume
en fait). W. Chittick y a en effet ajouté plusieurs chapitres introductifs et explicatifs consistants,
venant exposer le cadre conceptuel de ces traités. L’abondante et précise annotation aux
textes persans (70 p.) fournit, quant 2 elle, des références, citations et développements précieux
pour le lecteur moderne non spécialiste. Elle souligne notamment le lien des propos avancés
avec I’enseignement d’Ibn "Arabi, avec le soufisme plus ancien, et avec Gazali. L’érudition et
la maitrise de I’islamologue viennent ainsi au secours d’une plus grande diffusion des thémes
principaux de la foi et de la spiritualité musulmanes. Il est, de ce fait, un peu regrettable que
le plan général de I’ouvrage ait disséminé I’information au lieu de la regrouper. En effet,
aprés une introduction générale, un premier chapitre vient présenter des concepts fondamentaux
de la pensée et de la piété musulmanes (islam, imdn, ihsan; ihlas, tagwa...); il est suivi d’une
présentation (annotée) des Matali® al-iman et de la Tabsirat al-mubtadi’, puis du texte méme

BCAI 12 (1996) W.C. Chittick (éd., trad.): Faith and Practice of Islam. Three Thirteenth Century Sufi Texts, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 91

de ces deux traités; vient ensuite la présentation (annotée) des Manahig-i Sayfi, puis le texte
du traité; un nouveau chapitre vient alors présenter les traits principaux du soufisme par
rapport aux autres aspects de la pensée musulmane; suit I’annotation des trois textes, puis un
appendice consacré a I’attribution des trois traités... Cet éclatement des présentations n’était
pas, a4 notre sens, nécessaire : les trois traités sont eux-mémes des présentations de type
didactique, et n’avaient sans doute pas besoin d’un tel renfort de pré- et postludes. La raison
d’une publication groupée de trois textes aussi proches, avec les répétitions que cela implique,
se pose également. Mais ceci noté, on ne peut que saluer un travail accompli avec tant de
sérieux, de scrupule — et de ceeur, ce qui n’est pas une faible qualité pour des textes dont
I’esprit de départ et la finalit¢ sont mystiques.

Pierre LoRry
(EPHE, Paris)

Annemarie SCHIMMEL, The Triumphal Sun: A Study of the Works of Jaldloddin Rumi.
SUNY Press, Albany (NY), 1993 (avec préface de 1991; 1*¢ éd., London, Fine
Books, 1978). xvii -+ 513 p., bibliogr., index.

Le seul changement par rapport a I’édition originale étant la nouvelle préface, voici donc
la réimpression d’une grande étude sur le plus populaire et peut-&tre le plus prolixe des poétes
mystiques persans. Originaire de la région de Balkh (aujourd’hui au N. de I’Afghanistan) ou
il naquit en 1207, Jalaloddin était le fils d’un ‘@lem original (Baha’-e Valad, auquel Fritz Meier
a consacré en 1989 un trés grand livre, hélas inconnu a A. Schimmel lors de sa rédaction,
elle le reconnait dans la préface), et il mourut & Konya, en Turquie actuelle, lors du tremble-
ment de terre de 1273. Le cadre de sa vie et les grands événements historiques, notamment
I’arrivée des Mongols et la suppression du califat, qui font comprendre le repli sur cette
principauté saljoukide, sont évoqués sobrement au début. A. Schimmel n’oublie pas évidem-
ment d’évoquer D’histoire spirituelle, la proximité et la fraicheur de I’héritage de Ibn ‘Arabi,
et la naissance des grandes confréries soufies, puisque Rumi deviendra a son tour le fondateur
d’un ordre. La biographie de Rumi retrace ces événements fondateurs que furent ’arrachement
a la terre natale, et les rencontres avec quelques figures humaines qui eurent une importance
capitale dans son ceuvre, surtout Shamsoddin Tabrizi et (2 un degré moindre) Saldhoddin
Zarkub. La vie de Jaldloddin n’a rien d’une existence monacale et ’auteur ne recule pas
devant la description des situations scabreuses ou il se mettait. Le « cadre général » est enfin
celui du contexte littéraire dans lequel s’inscrit I’ceuvre de Rumi, ce qu’elle doit a la tradition
de Sana’i et de “Attar, mais aussi de Ferdowsi et de Gorgani : 'auteur résume, dans la partie
introductive, des analyses sur lesquelles elle reviendra souvent au cours des développements
du livre, notamment sur l'inspiration et la forme poétique. Elle insiste sur son art de conteur,

BCAI 12 (1996) W.C. Chittick (éd., trad.): Faith and Practice of Islam. Three Thirteenth Century Sufi Texts, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



