1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 85

a celui des éditions du Caire : chapitres 1 a xxit sur les pratiques quotidiennes et les ceuvres
méritoires et xxui & xxxt sur la Voie et la connaissance.

On nous annonce dans la préface que cette traduction est la derniére de la série. On ne
peut que le déplorer. Peut-€tre le traducteur et 1’éditeur reviendront-ils sur leur décision, car
le Qiat al-quiab n’est pas le dernier des textes de la spiritualité islamique méritant d’&tre traités
avec de tels égards.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Th. EMIL HOMERIN, From Arab Poet to Muslim Saint, Ibn al-Farid, his verse and his
shrine. University of South Carolina Press, Columbia, 1994. xu + 162 p.

Ce livre, ainsi que le suggére le titre, se présente comme [’histoire d’une image et de ses
métamorphoses. Une histoire qui inspire quelque mélancolie : [’auteur, dans le chapitre 1v et
dernier, aprés avoir cité les descriptions que nous donnent, au xvi® siécle, Evliya Celebi et
Nabulusi de ces mawdlid ot « deux cent mille personnes» — disons prudemment : une foule
nombreuse — célébraient avec ferveur la mémoire d’Ibn al-Farid, décrit le déclin de cette
vénération enthousiaste. Disparu au cours des années soixante, autorisé de nouveau en 1981
a Dinitiative d’une branche de la Rifa‘iyya, le mawlid ne suscite plus ces immenses rassemble-
ments. L.a mosquée qui abrite le tombeau du saint, reconstruite en 1889, est aujourd’hui
dans un ftriste état (et 1’était déja lorsqu’il y a plus de quarante ans je m’y rendis pour la
premiére fois).

J’ai prononcé le mot de «saint». Mais Ibn al-Farid (ob. 1235) est-il véritablement un
wali ou n’est-il qu’un homme de lettres abusivement canonisé par un zéle familial qu’ampli-
fieront quelques soufis ultérieurs et, finalement, la vox populi? Telle est au fond la question
posée par Th. Emil Homerin et a laquelle sa conclusion (p. 93) donne une réponse : « Historical
realities were covered by the miraculous and “Umar the poet was enveloped by Shaykh ‘Umar,
the blessed saint of God ». De fait, a en juger par les premiers témoignages venant de person-
nages qui ont personnellement rencontré Ibn al-Farid (Zaki al-Din al-Mundiri et Yahya al-*Attar)
ses éléves « appear, (...), to have viewed their teacher more as a poet than a mystic» (p. 16).
Ibn Hallikan, bien qu’il reléve la présence dans son Diwan d’un vocabulaire et de thémes
qui appartiennent au tasawwuf et le décrive comme un homme pieux et vertueux, n’exprime
pas une opinion trés différente. Il faut noter toutefois qu’il ne se prévaut pas d’un contact
direct et que son jugement est donc de seconde main. C’est avec la fameuse Dibaga rédigée
par ‘Ali Sibt Ibn al-Farid — qui n’a pas connu son grand-pere — que s’élabore la 1égende
hagiographique.

Qu’on ne puisse tenir pour historiquement fiable nombre des détails merveilleux de ce
récit — qui obéit aux régles d’un genre littéraire bien connu et ou fleurissent les plus classiques
topoi — ne fait guére de doute. Cela signifie-t-il qu’il ne serait que pure fabrication?

BCAI 12 (1996) Th. Emil Homerin: From Arab Poet to Muslim Saint, Ibn al-Farid, his verse and his shrine, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

Th. Emil Homerin ne semble pas loin de le penser et il avance méme 4 ce sujet une hypothése
(p. 49) : "Ali n’aurait-il pas tenté d’organiser une fariga autour du souvenir de son aieul?
La saine réaction critique qu’inspirent des vitae sanctorum quelque peu exubérantes ne doit
pas, en bonne méthode, conduire a récuser en totalité les indications qu’elles nous donnent
et & juger qu’un témoignage plus sobre est nécessairement plus siir.

Traditionnistes I'un et I’autre, Mundiri et ‘Attar ne paraissent pas avoir été durablement
les éléves d’Ibn al-Farid, mais seulement avoir suivi quelque temps son enseignement du
hadit et de ses propres poémes. Cette relation leur donnait-elle accés a intimité de leur
maitre 7 Leur permettait-elle de voir en lui autre chose qu’un savant doublé d’un adib raffiné ?
La tradition familiale dont ‘Ali Sibt Ibn al-Farid se veut le transmetteur ne doit pas étre
accueillie sans précaution. Elle ne doit pas non plus &tre automatiquement rejetée et n’est
d’ailleurs pas en contradiction avec ce que rapportent les deux témoins les plus anciens : elle
véhicule, sur la personnalité de I’auteur de la Hamriyya, des éléments qu’ils n’ont pas pu ou
pas su voir, mais dont 1’ccuvre d’Ibn al-Farid confirme 4 tout le moins la vraisemblance.

N’est-ce pas d’ailleurs, faute de sources biographiques assez précises ou assez sfires, dans
cette ceuvre elle-méme — dont aucune des images successives d’Ibn al-Farid n’est dissociable —
qu’il conviendrait de chercher une réponse a la question posée plus haut ? De ce point de vue,
Th. Emil Homerin ne comble pas I’attente du lecteur. Appuyé sur une trés vaste érudition,
mettant & profit de nombreux textes inédits ou peu exploités, son travail sera désormais indis-
pensable aux chercheurs. Mais il est a regretter que le Diwgn n’y soit pas [’objet d’une
relecture en profondeur, que son contenu n’y soit traité, en définitive, qu’'en tant qu’il est
I’objet ou le prétexte de longues controverses et non pas en lui-méme. L’histoire de ces
polémiques est certes retracée avec exactitude. Le rdle qu’y jouent entre autres le vizir Ibn
Bint al-A‘azz, Dahabi, “‘Ala’ al-Din al-Bubari (lequel, a vrai dire, avait coutume de tirer sur
tout ce qui bouge : censeur d’Ibn ‘Arabi et d’Ibn al-Farid, il écrira aussi, & Damas, un traité
contre Ibn Taymiyya ou ce dernier est qualifié de kafir et de magiisi), ou encore ce malheureux
al-Biga‘T que ses opinions exposérent a bien des infortunes — tout cela est analysé avec une
extréme précision. Face & ces adversaires, les interventions, tantdt circonspectes, tantot éner-
giques, des défenseurs d’Ibn al-Farid — Suyiti, Zakariyya Ansari, Ibn Hagar al-Haytami... —
sont soigneusement recensées. Hostiles ou favorables, toutes ces prises de position sont en
outre replacées, autant que le permet la documentation disponible, dans leur contexte politique
et social avec un souci, que j'ai vivement apprécié, de ne pas réduire les antagonismes & un
schéma simpliste qui ne ferait voir 1a qu’une bataille rangée entre soufis et ‘ulama’ (voir p. 67).
Que, d’autre part, ces débats ne soient pas seulement des débats d’idée, que des calculs, des
ambitions, des intéréts, des conflits de générations en motivent parfois les protagonistes est
évident. Il me semble pourtant que Th. Emil Homerin est porté a surestimer I’importance
de ces facteurs au détriment des enjeux doctrinaux. La condamnation de Maitre Eckhart
par la bulle In agro dominico est, d’une certaine fagon, l’aboutissement d’un réglement
de comptes entre fréres précheurs de la province de Teutonia. On ne peut séricusement
soutenir qu’elle trouve la son explication : il faut, pour la comprendre, revenir aux écrits
qu’elle dénonce.

BCAI 12 (1996) Th. Emil Homerin: From Arab Poet to Muslim Saint, Ibn al-Farid, his verse and his shrine, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 87

Dans le cas d’Ibn al-Farid, il est clair que 'interprétation du Diwan par des commen-
tateurs qui sont des disciples d’Ibn ‘Arabi — Fargani, Ayki, “Afif al-Din Tilimsani, Da’ad
Qaysari — a été lourde de conséquences : adversaires et partisans s’en sont généralement tenus
i cette lecture akbarienne, comme le souligne justement Th. Emil Homerin. Des auteurs
tardifs (Tashkdpriizade, Maqqari) ont méme imaginé entre ’auteur des Futithat et celui de la
Ta’iyya des relations personnelles que nulle référence, fiit-elle allusive, chez I'un ou chez 1’autre,
n’autorise a croire vraisemblables. Mais un probléme est dés lors posé : cette lecture akbarienne
qui s’est si souvent imposée est-elle adéquate? Faut-il lui en préférer une autre — et laquelle?
Divers chercheurs — Nicholson, Di Matteo, Nallino, M. Hilmi... — ont, & I"époque contem-
poraine, a partir de ['cuyre, proposé leurs réponses a ces interrogations. J’aurais aimé que
Th. Emil Homerin fiit moins modeste et proposat a son tour la sienne. Elle elit été de nature
a nous éclairer sur la pertinence des thémes autour desquels se déployérent les polémiques
séculaires qu’il décrit si bien : reposaient-elles, pour une large part, sur une immense méprise ?
Elle aurait pu surtout, le tirant du cceur méme de ses poémes, nous livrer quelque chose du
secret d’Ibn al-Farid : poéte ou saint, poete et saint? Quel crédit accorder a I’expérience
spirituelle dont il se prévaut? Quelles références et quelles implications doctrinales (je ne dis
pas, bien siir, quel systéme) serait-il légitime de déchiffrer dans la formulation de cette
expérience ?

A cet égard je dois signaler, bien que ses conclusions m’inspirent parfois des réserves,
I’intérét d’un travail récent (que [’auteur du livre ici recensé ne mentionne pas dans sa
bibliographie), celui du P. G. Scattolin, dont la thése sur « L’expérience mystique d’lbn
al-Farid » a été soutenue a I’Institut pontifical d’études arabes et islamiques (PISAI) en 1988 23,
Le P. Scatiolin y procéde a une analyse sémantique trés rigoureuse et trés féconde de la
Ta’iyya. Sans pouvoir résumer ici les résultats de cette recherche, on peut noter qu’elle montre
de facon convaincante que « définir Ibn al-Farid comme poéte de 1’'amour divin signifie
réduire son expérience mystique », cette derniére étant vécue par lui comme « identification
a la Réalité muhammadienne ». Sont a relever aussi des remarques sur l’emploi, dans le
vocabulaire du poéme, du mot wugid ainsi que sur ’omniprésence, trés significative, de la
racine WLY.

Une autre thése, celle d’un chercheur marocain, M. Fawzi Skali %, me fournira le mot
de Ia fin. On y trouve les réponses & un long questionnaire relatif au soufisme qui fut soumis
4 une série d’intellectuels de Fés, il y a quelques années. L’une d’elles exprime un sentiment

23. Cette thése — rédigée en italien — est
toujours 4 ma connaissance inédite. Un long
extrait (80 pages) en a cependant été publié sous
la forme d’une brochure (PISAI, Rome, 1988)
intitulée L’esperienza mistica di Ibn al-Farid attra-
verso il suo poema Al-Ta’iyyat al-kubra. Un
résumé en a d’autre part été donné dans MIDEO,
n® 19, 1989, p. 203-223. Signalons aussi 1’exis-

BCAI en ligne

tence d’une « version frangaise » de la Ta'ivya (La
Grande Taiyya, éd. La Différence, Paris, 1987) qui,
sans 1’avouer, n’est qu’une traduction de la tra-
duction anglaise de Nicholson. On y constatera,
entre autres lacunes. ’absence des vers 549 a 574,
non traduits par Nicholson.

24. Topographie spirituelle et sociale de la ville
de Fés, Paris VII, 1990.

BCAI 12 (1996) Th. Emil Homerin: From Arab Poet to Muslim Saint, Ibn al-Farid, his verse and his shrine, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 12

souvent partagé par les musulmans cultivés d’auvjourd’hui et illustre a la fois I'étendue du
rayonnement d’Ibn al-Farid et 1’ambiguité des images attachées a son nom : interrogé sur le
tasawwuf, un ancien professeur de la Qarawiyyin se déclare résolument hostile aux «soufis
extrémistes », au nombre desquels I'auteur de la Hamriyya figure évidemment. Mais, répondant
un peu plus tard & une autre question, c’est avec la méme conviction qu’il déclare gofiter les
poémes d’Ibn al-Farid qu’on récite toujours dans les séances : « Ils enferment, dit-il, des sens
si subtils, si spirituels ! »

Le vin qui coula « avant la création de la vigne » demeure, on le voit, laddat *" li-I-3aribin.

Michel CHODKIEWICZ
(EHESS, Paris)

IBN “ARABI, Le dévoilement des effets du voyage — texte arabe édité, traduit et présenté
par Denis GrIL. Editions de 1’Eclat, collection Philosophie imaginaire, Combas,
1994, 15 X 23 cm, xxxi1 + 92 p. (fr.) + 85 p. (ar.).

Les études akbariennes se portent plutét bien en Europe et singuliérement en France,
comme le relevait James W. Morris dans son article «Ibn “Arabi and his Interpreters »
(JAOS CVI, 1986). Le nombre des traductions en langue frangaise des ceuvres d’Ibn ‘Arabi
témoignent ainsi de I'intérét d’un public frangais non spécialisé pour cet aspect de la pensée
et de la spiritualité en Islam. Elles se sont augmentées, depuis D’article de Morris, de La vie
merveilleuse de Dhi-I-Nun I’Egyptien par R. Deladriére (1988) et de I'important volume
Les Illuminations de La Mecque | The Meccan Iluminations publié sous la direction de
M. Chodkiewicz (1987) %%. Certes, ces publications ne concernent qu’une partic infime de la
production totale du Sayh al-akbar; mais tous les &crits d’Ibn “Arabi n’offrent pas le méme
attrait au lecteur francais contemporain. Certains passages ramassent de fagon plus dense,
concise et éclairante, ce qui fait I’essentiel de son message et de sa démarche. C’est préci-
sément ce qui fait I'importance de la présente traduction du traité Kitab al-isfar ‘an natd’ig
al-asfar par Denis Gril.

Le Kitab al-isfar est un ouvrage consacré au théme général du « voyage », c’est-a-dire, ici,
du changement de position et d’état, de I’évolution, bref, de la transmutation des étres le long
du parcours entre leur origine et leur fin. Car c’est I'orientation métaphysique du voyage
(« venant de Dieu», «vers Dieu», «en Dieu»; voir p. 3) qui en détermine ici la nature et
le déroulement. La création, et le devenir humain tout particuliérement, sont approchés sous
I’angle de la mutabilité, de la dialectique des opposés (cf. par ex., les missions opposées des
anges, p. 37), de impermanence perpétuelle. La tonalité générale du texte rappelle les paral-
leles évoqués par le regretté T. Izutsu entre pensée soufie et philosophie extréme-orientale

25. Cf. respectivement Bulletin critique, n° 8 (1992), p. 49 et n°® 7 (1990), p. 5I.

BCAI 12 (1996) Th. Emil Homerin: From Arab Poet to Muslim Saint, Ibn al-Farid, his verse and his shrine, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



