BCAI 12 (199
© IFAO 2026

84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

Die Nahrung der Herzen, Abu Tailib AL-MAKKIs Qit al-qulib eingeleitet, {ibersetzt und
kommentiert von Richard GRAMLICH. Freiburger Islamstudien, Bd. XVI, 1. Franz
Steiner, Stuttgart, 1992. 556 p.

Traducteur infatigable, R. Gramlich, aprés ses traductions de Suhrawardi, Gazali, QuSayri
et Sarrag dans la méme collection, donne une version allemande d’un des manuels de piété
et de soufisme les plus lus, le Qiit al-qulib, « La nourriture des ceeurs » d’Aba Talib al-Makki.
Comme les précédentes traductions, elle est précédée d’une introduction et accompagnée d’une
annotation extrémement précieuse, intercalée dans le corps du texte. L’index des noms propres
et des notions paraitra avec le second tome.

Dans Vintroduction, R. Gramlich réunit le peu d’éléments que nous possédions sur Makki.
Né a La Mecque, formé a Basra et installé dans la derniére partie de sa vie 3 Bagdad ou
il meurt en 386 / 996, il a surtout été le dernier représentant de 1’école spirituelle des Salimiyya,
héritiére de Sahl al-Tustari. Makki a connu dans sa jeunesse Abii [-Hasan Ahmad b. Muhammad
b. Salim. De cette école il a regu la propension a une ascése trés stricte, la pratique assidue
des invocations et ceuvres d’adoration quotidiennes (awrdd) et ce qu’on pourrait appeler un
ésotérisme d’autant plus profond qu’il reste discret. Se fondant sur plusieurs passages du Qit,
R. Gramlich montre que les reproches d’hétérodoxie adressés aux Silimiyya s’expliquent en
général par le caractére trés résumé des propos que leur attribuent leurs adversaires et
qu’explicite ’ceuvre de Makki. 11 remarque également que ce dernier ne revendique pas pour
lui-méme I'appartenance au tasawwuf et se contente d’évoquer les différentes catégories de
spirituels : adorateurs, dévots, ascétes, pérégrins, pauvres connaissants, unitaires, abddl, etc.
Makki se situe lui-méme dans le droit fil de la spiritualité basrienne : Hasan al-Basri est
I’autorité la plus souvent citée, suivi par Tustari. S’il est vrai que le Qut peut étre considéré
comme une sorte d’encyclopédie de la piété musulmane primitive et qu’il ne se présente pas
comme un manuel de soufisme comparable aux Luma® et a la Risala quSayriyya, il n’en
comporte pas moins 1’essentiel des fondements de la Voie et de la connaissance.

Jusqu’a la fin du ve/xi® siécle, le Qar n’a pas connu d’équivalent, qui embrasse aussi
largement toutes les formes de pratiques pieuses et indique comment les intérioriser. Comme
le rappelle R. Gramlich, Gazali y a puisé une grande partie de la matiére de 1’7hya’. On y
retrouve les mémes développements, les mémes traditions, anecdotes et paraboles, mais le tout
totalement refondu, clarifié et réorganisé dans la belle ordonnance que 1’on sait. A coté de
I’Thya’, le Qat garde la saveur de I’original, avec la difficulté et la rudesse parfois de son style.

Le traducteur nous explique qu’il a tenu pour cette raison a rester trés prés du texte.
Sa traduction est a cet égard un modéle de fidélité, d’autant plus que, comme pour ses travaux
précédents, il a préalablement établi le texte en confrontant les éditions du Caire, toutes
fautives, avec six manuscrits. Les variantes les plus importantes sont indiquées en note. Il faut
souligner encore I'importance de ’annotation, en particulier pour les trés nombreuses traditions
rapportées par Makki ne figurant pas dans les recueils canoniques. Ces notes ne disent pas
assez tout le travail que représente la recherche de telles références; elles rendront de grands
services a tous les spécialistes du soufisme. Ce premier tome correspond, & un chapitre preés,

6) R. Gramlich (éd., trad.): Die Nahrung der Herzen, Abt Talib al-Makkis Qut al-Qulib, recensé par D. Gril
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 85

a celui des éditions du Caire : chapitres 1 a xxit sur les pratiques quotidiennes et les ceuvres
méritoires et xxui & xxxt sur la Voie et la connaissance.

On nous annonce dans la préface que cette traduction est la derniére de la série. On ne
peut que le déplorer. Peut-€tre le traducteur et 1’éditeur reviendront-ils sur leur décision, car
le Qiat al-quiab n’est pas le dernier des textes de la spiritualité islamique méritant d’&tre traités
avec de tels égards.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Th. EMIL HOMERIN, From Arab Poet to Muslim Saint, Ibn al-Farid, his verse and his
shrine. University of South Carolina Press, Columbia, 1994. xu + 162 p.

Ce livre, ainsi que le suggére le titre, se présente comme [’histoire d’une image et de ses
métamorphoses. Une histoire qui inspire quelque mélancolie : [’auteur, dans le chapitre 1v et
dernier, aprés avoir cité les descriptions que nous donnent, au xvi® siécle, Evliya Celebi et
Nabulusi de ces mawdlid ot « deux cent mille personnes» — disons prudemment : une foule
nombreuse — célébraient avec ferveur la mémoire d’Ibn al-Farid, décrit le déclin de cette
vénération enthousiaste. Disparu au cours des années soixante, autorisé de nouveau en 1981
a Dinitiative d’une branche de la Rifa‘iyya, le mawlid ne suscite plus ces immenses rassemble-
ments. L.a mosquée qui abrite le tombeau du saint, reconstruite en 1889, est aujourd’hui
dans un ftriste état (et 1’était déja lorsqu’il y a plus de quarante ans je m’y rendis pour la
premiére fois).

J’ai prononcé le mot de «saint». Mais Ibn al-Farid (ob. 1235) est-il véritablement un
wali ou n’est-il qu’un homme de lettres abusivement canonisé par un zéle familial qu’ampli-
fieront quelques soufis ultérieurs et, finalement, la vox populi? Telle est au fond la question
posée par Th. Emil Homerin et a laquelle sa conclusion (p. 93) donne une réponse : « Historical
realities were covered by the miraculous and “Umar the poet was enveloped by Shaykh ‘Umar,
the blessed saint of God ». De fait, a en juger par les premiers témoignages venant de person-
nages qui ont personnellement rencontré Ibn al-Farid (Zaki al-Din al-Mundiri et Yahya al-*Attar)
ses éléves « appear, (...), to have viewed their teacher more as a poet than a mystic» (p. 16).
Ibn Hallikan, bien qu’il reléve la présence dans son Diwan d’un vocabulaire et de thémes
qui appartiennent au tasawwuf et le décrive comme un homme pieux et vertueux, n’exprime
pas une opinion trés différente. Il faut noter toutefois qu’il ne se prévaut pas d’un contact
direct et que son jugement est donc de seconde main. C’est avec la fameuse Dibaga rédigée
par ‘Ali Sibt Ibn al-Farid — qui n’a pas connu son grand-pere — que s’élabore la 1égende
hagiographique.

Qu’on ne puisse tenir pour historiquement fiable nombre des détails merveilleux de ce
récit — qui obéit aux régles d’un genre littéraire bien connu et ou fleurissent les plus classiques
topoi — ne fait guére de doute. Cela signifie-t-il qu’il ne serait que pure fabrication?

BCAI 12 (1996) R. Gramlich (éd., trad.): Die Nahrung der Herzen, Aba Talib al-Makkis Qut al-Qullb, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



