1995 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 83

Annemarie SCHIMMEL (translated and introduced by —), Make a Shield from Wisdom:
Selected Verses from Ndsir-e Khusraw’s Divdn. Kegan Paul International/London,
The Institute of Ismaili Studies, London and New York, 1993. wvu -+ 103 p.,
bibliogr., index.

Ce grand poe¢te et philosophe ismaélien que fut Naser-e Khosrow, né vers 1004 prés de
Marv, eut d’abord une carriére brillante de courtisan, avant une conversion tardive (a 40 ans)
qui D’entraina dans un grand voyage vers I’Egypte fatimide. Sept ans plus tard, aprés son
retour & Balkh, il fut relégué dans les montagnes du Badakhshan ou fut écrite une grande
partie de son ceuvre poétique. Les siécles n’ont pas terni le relief qu’une vie mouvementée
donne a ses écrits, dont la saveur reste intacte, et ’introduction de 1’auteur restitue parfaite-
ment son originalité. Nul étonnement donc & la popularité assez forte, encore aujourd’hui,
de ce poéte chez qui on ne trouve aucun distique de flagornerie a 1’égard du pouvoir. Les
orientalistes ont rendu hommage au récit de voyage (publié par Schefer en 1881), a 1’ceuvre
philosophique (de Hermann Ethé 2 Henry Corbin), mais n’avaient sans doute pas assez mis
en valeur le Divdn dont A. Schimmel présente ici quelques échantiflons.

Aprés une introduction biographique et une présentation synthétique de Naser-e Khosrow
poéte et des thémes de sa poésie, Schimmel traduit (p. 44-49) de larges extraits de quelques
qasida, quelquefois des qasida entiéres, du Divan. Sans contester la qualité de la traduction ni
la pertinence du choix, du reste explicité dans une présentation de chaque extrait, qui fait
office de texte de liaison, regrettons que les indications indigentes de 1’édition choisie et
I’absence de référence ne permette pas (sauf A croiser les index de noms propres quand il y
en a) de retrouver le texte persan dans 'une des meilleures éditions disponibles. La derniére
édition, celle de M. Minovi et M. Mohaqqgeq (Tehran, 1974, non 1977) n’a visiblement pas
été choisie, bien qu’en apparence connue de la traductrice et signalée dans la bibliographie;
je pense pourtant que c’est la meilleure. L’absence de toute note est certes compensée par
le caractére analytique des introductions mais laisse le lecteur orientaliste frustré des repéres
qui lui auraient permis le retour au texte.

Ce livre, n’en doutons pas, ne cherche rien d’autre qu’a introduire a une grande ceuvre
insuffisamment étudiée et réussit a nous la faire aimer tant pour ses aspects trés personnels,
d’un homme qui souffre, qui aime avec beaucoup de spontanéité la nature et les hommes, et
qui croit avec une profonde conviction, que pour son importance dans la production littéraire
de son temps. En ce sens, c’est plus que de la vulgarisation, et on peut souhaiter que ce soit
une incitation a de nouvelles recherches sur I’'ismaélisme persan.

Yann RICHARD
(Université de Paris 11I)

BCAI 12 (1996) A.M. Schimmel (éd., trad.): Make a Shield from Wisdom: Selected Verses from Nasir-e Khusraw’s Divan, recensé par Y. Richard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 12 (199
© IFAO 2026

84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

Die Nahrung der Herzen, Abu Tailib AL-MAKKIs Qit al-qulib eingeleitet, {ibersetzt und
kommentiert von Richard GRAMLICH. Freiburger Islamstudien, Bd. XVI, 1. Franz
Steiner, Stuttgart, 1992. 556 p.

Traducteur infatigable, R. Gramlich, aprés ses traductions de Suhrawardi, Gazali, QuSayri
et Sarrag dans la méme collection, donne une version allemande d’un des manuels de piété
et de soufisme les plus lus, le Qiit al-qulib, « La nourriture des ceeurs » d’Aba Talib al-Makki.
Comme les précédentes traductions, elle est précédée d’une introduction et accompagnée d’une
annotation extrémement précieuse, intercalée dans le corps du texte. L’index des noms propres
et des notions paraitra avec le second tome.

Dans Vintroduction, R. Gramlich réunit le peu d’éléments que nous possédions sur Makki.
Né a La Mecque, formé a Basra et installé dans la derniére partie de sa vie 3 Bagdad ou
il meurt en 386 / 996, il a surtout été le dernier représentant de 1’école spirituelle des Salimiyya,
héritiére de Sahl al-Tustari. Makki a connu dans sa jeunesse Abii [-Hasan Ahmad b. Muhammad
b. Salim. De cette école il a regu la propension a une ascése trés stricte, la pratique assidue
des invocations et ceuvres d’adoration quotidiennes (awrdd) et ce qu’on pourrait appeler un
ésotérisme d’autant plus profond qu’il reste discret. Se fondant sur plusieurs passages du Qit,
R. Gramlich montre que les reproches d’hétérodoxie adressés aux Silimiyya s’expliquent en
général par le caractére trés résumé des propos que leur attribuent leurs adversaires et
qu’explicite ’ceuvre de Makki. 11 remarque également que ce dernier ne revendique pas pour
lui-méme I'appartenance au tasawwuf et se contente d’évoquer les différentes catégories de
spirituels : adorateurs, dévots, ascétes, pérégrins, pauvres connaissants, unitaires, abddl, etc.
Makki se situe lui-méme dans le droit fil de la spiritualité basrienne : Hasan al-Basri est
I’autorité la plus souvent citée, suivi par Tustari. S’il est vrai que le Qut peut étre considéré
comme une sorte d’encyclopédie de la piété musulmane primitive et qu’il ne se présente pas
comme un manuel de soufisme comparable aux Luma® et a la Risala quSayriyya, il n’en
comporte pas moins 1’essentiel des fondements de la Voie et de la connaissance.

Jusqu’a la fin du ve/xi® siécle, le Qar n’a pas connu d’équivalent, qui embrasse aussi
largement toutes les formes de pratiques pieuses et indique comment les intérioriser. Comme
le rappelle R. Gramlich, Gazali y a puisé une grande partie de la matiére de 1’7hya’. On y
retrouve les mémes développements, les mémes traditions, anecdotes et paraboles, mais le tout
totalement refondu, clarifié et réorganisé dans la belle ordonnance que 1’on sait. A coté de
I’Thya’, le Qat garde la saveur de I’original, avec la difficulté et la rudesse parfois de son style.

Le traducteur nous explique qu’il a tenu pour cette raison a rester trés prés du texte.
Sa traduction est a cet égard un modéle de fidélité, d’autant plus que, comme pour ses travaux
précédents, il a préalablement établi le texte en confrontant les éditions du Caire, toutes
fautives, avec six manuscrits. Les variantes les plus importantes sont indiquées en note. Il faut
souligner encore I'importance de ’annotation, en particulier pour les trés nombreuses traditions
rapportées par Makki ne figurant pas dans les recueils canoniques. Ces notes ne disent pas
assez tout le travail que représente la recherche de telles références; elles rendront de grands
services a tous les spécialistes du soufisme. Ce premier tome correspond, & un chapitre preés,

6) A.M. Schimmel (éd., trad.): Make a Shield from Wisdom: Selected Verses from Nasir-e Khusraw’s Divan, recensé par Y. Richard
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



