1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 77

Tout cela ne diminue en rien 'intérét de ce livre, qui, outre une étude approfondie de la
zandaga, contient plusieurs digressions pertinentes, comme, par exemple, une identification du
K. al-halilaga d’Ibn Layt, ou une explication du calendrier shi‘ite du jelne. Il est certain que
toute recherche sur le développement de la pensée et de la culture musulmanes aux premiers
siécles de I’hégire devra d’ores et déja se référer a I’ouvrage de Chokr.

Ce livre aura aussi certaines implications importantes sur 1’étude de la période plus
tardive. Chokr s’arréte au 11°/ix® siécle, 1a ou «il ne sera plus question dans nos sources de
persécution des Zindiqs ». Mais le soupgon de zandaga et 1’utilisation de ce terme continuent
longtemps aprés cette date. L’emploi de ce terme dans des contextes polémiques, ou il sert
d’arme contre 1’adversaire, refléte parfois le désir, et le pouvoir, de faire plier les esprits trop
libres, trop hardis. Ainsi ’étude des zindig-s ne se limite-t-elle pas au phénoméne historique
de la zandaga. Elle doit étre complétée par la recherche de ce que devinrent les zanddiga aprés
la disparition de la zandaqa, et par I’étude de 1’atmosphére religieuse et sociale dans la commu-
nauté qui trouva nécessaire de les réinventer.

Sarah STROUMSA
(Université hébraique de Jérusalem)

Yitzhak NAKAsH, The Shi‘is of Iraq. Princeton University Press, 1994. 312 p.

Dans l’introduction ou il explicite les motivations de sa recherche, Yitzhak Nakash part
d’un constat trés juste : la connaissance que nous avons aujourd’hui du chiisme contemporain
résulte uniquement des études réalisées sur le chiisme en Iran, et ce malgré 1’existence d’un
chiisme arabe qui a ses spécificités. Considérant Ia position des chiites irakiens lors de la
guerre entre I’Iran et I'lrak — contre toute attente, ils se sont rangés du c6té de leur pays
et n’ont pas soutenu I’Iran — puis les persécutions qu’ils subissent depuis la guerre du Golfe,
P’auteur s’est rendu compte de I’urgence d’entamer des recherches approfondies sur cette
communauté mal connue. Une communauté qui est numériquement la plus importante dans
le chiisme arabe.

Voici un ouvrage ambitieux, consacré a 1’histoire contemporaine de la communauté chiite
d’Irak, et tiré d’un travail universitaire effectué a Princeton en 1992 : « Shi‘ism and National
Identity in Iraq, 1908-1958 ». 1l traite d’une part, de 1’histoire politique de la communauté et,
d’autre part, de I’histoire des idées, des pratiques et des institutions religieuses. Le tout sur
des sources variées : archives britanniques, indiennes, américaines; travaux de recherche;
sources arabes !? et, dans une moindre mesure, persanes.

L’auteur a découpé sa recherche en quatre grandes parties : les années de formation;
I’Etat et les chiites; la transformation des rituels et des pratiques religieuses; le déclin des
institutions financiéres et intellectuelles.

13. Signalons une erreur dans la bibliographie, balad ila balad : rikla fi al-sarq wa al-garb; ¢’est
p. 291 : Muhsin al-Amin n’est pas 1’auteur de Min son fils, Hasan al-Amin.

BCAI 12 (1996) Y. Nakash: The Shi‘is of Iraq, recensé par S. Mervin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

Malgré un titre et une perspective déconcertants (les années de formation), la premiére
partie est fondamentale. Aprés avoir reconstitué 1’histoire des villes saintes et de leur
peuplement depuis le xvi°® siécle, ’auteur montre comment la société chiite d’Irak a été
bouleversée, 4 une période récente, par la conversion au chiisme de tribus arabes, a [’ori-
gine sunnites. C’est de cette fagon que les chiites sont devenus majoritaires en Irak. Nakash
envisage des facteurs de cette conversion, notamment, la politique de sédentarisation des
nomades pronée par les autorités ottomanes au milieu du x1x° siécle : en se fixant autour de
Nagaf et Karbala’, les Bédouins embrassérent le chiisme. I explique le prosélytisme des
mugtahid-s par le fait qu’une alliance avec les tribus arabes leur procurait une défense contre
les attaques des Wahhabites ou des tribus elles-mémes dans les villes saintes, sans compter
I’apport économique que constitue ’arrivée de nouvelles ouailles. Tout cela est clairement
exposé. On comprend mieux, dés lors, les griefs que nourrit I’Etat ottoman contre les
mugtahid-s qui, non contents de tendre vers I’autarcie économique et la quasi-indépendance
politique dans leurs fiefs, étendaient leur influence aux tribus arabes avoisinantes. On comprend
également mieux les premiéres attaques que langa RaSid Rida contre les chiites, dans son
Mandr, dés la fin du siécle dernier. En revanche, malgré la richesse des sources, I’analyse de
la conversion des chiites tourne court et, 1a ol I’on s’attendait & une analyse de type weberien,
il nous est parlé de fagon approximative de crise identitaire, de compensation et de probléme
de légitimité.

L’auteur détaille ensuite les actions entreprises par les mugtahid-s en réaction a la présence
européenne dans la région, de plus en plus pressante au début du siécle. Appels a 'unité
des musulmans, gihad, et finalement révolte de Nagaf en 1920 contre 1’occupation britannique.
Nakash n’apporte pas ici d’éclairage nouveau sur des événements qui ont été largement
traités avant lui. En revanche, la deuxiéme partie de [’ouvrage (I’Etat et les chiites) montre
bien comment les mugtahid-s ont été vaincus par I’Etat moderne, comment les Persans ont
¢été évincés de la scéne et comment les chiites d’Irak ont été réduits a revendiquer une repré-
sentation politique proportionnelle & leur nombre. Leurs efforts pour s’insérer dans les rouages
de P’Etat s’avérérent vains, ce qui les poussa a se rebeller en 1935, puis, plus tard, a se
tourner vers des options radicales : le communisme ou I’islamisme politique.

Dans la partie suivante, concernant les rituels et les pratiques religieuses, Nakash insiste
sur les spécifités des rituels chiites d’Irak comparés & ceux observés en Iran. Ces spécificités
sont dues & la composition socioethnique de la communauté chiite irakienne, en grande partie
d’origine bédouine : ainsi les valeurs de virilité, d’honneur, de bravoure se reflétent-elles dans
le culte des imam-s et des saints. Ses remarques sur le personnage de ‘Abbas (p. 144-145, 147-
148, 178-179) sont sur ce point trés éclairantes.

La derniére partie de I’ouvrage porte d’abord sur 1’aspect économique des institutions
chiites : auteur essaie de montrer comment elles ont peu a4 peu perdu leur indépendance, ce
qui contribua entre autres, selon lui, au déclin des écoles religicuses.

Enfin, la question des madrasa-s est abordée, théme central si I’on veut comprendre le
chiisme irakien contemporain et que I’auteur a choisi de traiter en dernier. Son exposé sur
les tentatives de réforme des écoles entreprises par les ulémas chiites manque parfois de clarté

BCAI 12 (1996) Y. Nakash: The Shi‘is of Iraq, recensé par S. Mervin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 79

et de précision, notamment pour ce qui concerne l’association Muntada al-nasr : suggérons,
pour le compléter, la lecture du livre de ‘Ali al-Bahadili, Al-hawza al-‘ilmiyya fi I-Nagaf.
Md'alimuha wa harakatuha al-islahiyya, 1920-1980, Dar al-Zahrd’, Beyrouth, 1993, 480 p. (sur-
tout p. 312-323 sur les écoles ouvertes par l’association Muntada al-nasr).

L’ouvrage présente I’immense avantage d’apporter une vue d’ensemble sur le chiisme
irakien au cours de ce siécle, et de comparer chiisme arabe et chiisme iranien. Il faudrait
d’ailleurs étendre cette comparaison a d’autres communautés chiites, dans le golfe Arabo-
Persique ou au Liban. Pour autant, nous ferons deux critiques négatives essentielles. La
premiére réside dans le fait que P’auteur élude certains des concepts et des termes techniques
chiites indispensables pour élucider les questions traitées, ce qui contribue a «aplatir» la
spécificité du culte chiite relativement au sunnisme. Ainsi, par exemple, ces lieux de culte
essentiels appelés husayniyyat, que Pauteur ignore complétement. La seconde critique concerne
I’occultation totale de la principale institution chiite en matiére de magistére spirituel : la
marga‘iyya. Cette fois, c’est aussi bien le concept que la réalité de Uinstitution qui sont éludés.
Ainsi, si Pauteur évoque le vide causé par la mort du Sayh al-Sari‘a Tgfahdni en 1920, et la
lutte pour le leadership religieux qui s’ensuivit (p. 76 sq.), c’est sans se référer a la marga‘iyya.
En fait, le mot n’apparait qu’une seule fois (p. 88), entre parenthéses, comme une traduction
de leadership religieux. Cela est d’autant plus regrettable que le livre se termine sur les
événements qui se déroulent actucllement au sein de la communauté chiite d’Irak. Or, la
question de la marga‘iyya et le choix du marga® suscitent aujourd’hui des débats partisans
trés vifs parmi les mugtahid-s, et notamment entre ceux d’Iran et ceux d’Irak.

Sabrina MERVIN
(IFEA, Damas)

“Arif TAMIR, Tdrih al-Ismd’iliyya. Riad El-Rayyes Books Ltd, London, 1991. 4 vol. + 1
opusc., biblio., index, 1014 p.

Un an aprés la somme publiée en 1990 par Farhad Daftary 14, ‘Arif Tamir publie 4 son
tour une histoire des Ismaéliens. L’importance de la production historique depuis une trentaine
d’années refléte bien l'intérét soulevé par les études ismaéliennes. Il serait fastidieux de men-
tionner les ouvrages historiques publiés dans diverses langues d’autant que cette production
est trés inégale. Pour ce qui est du livre de ‘Arif Tamir, il a été bouclé avant la publication
de ’ouvrage de Daftary, comme l’indique la préface rédigée en 1988.

Lui-méme Ismaélien syrien de la branche mu’min-shahite, donc non aga-khaniste, I’A. a
publié plusieurs ouvrages et articles sur le sujet; il a d’autre part édité un certain nombre de

14. Cf. Bulletin critigue, n° 9 (1992), p. 67-69,

BCAI 12 (1996) Y. Nakash: The Shi‘is of Iraq, recensé par S. Mervin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



