1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 73

thémes essentiels en vue d’en faire émerger un enseignement social, juridique, moral et spirituel
pour d’autant mieux conseiller le peuple des croyants sans trop y développer les problémes
strictement théologiques. Cette approche thématique du zafsir aurait inspiré, selon I’A., ‘A’ifa
‘Abd al-Rahman, Sayyid Qutb et Muhammad Husayn al-Tabataba’i.

Cette étude d’un ‘alim de I’Egypte contemporaine se révéle donc d’une grande richesse
pour mieux comprendre les tendances actuelles de I’islam officiel en certains pays musulmans.
Les notes abondantes qui en illustrent les affirmations et les citations, le glossaire des termes
techniques utilisés (184-187), la bibliographie reprise en ses diverses sources (188-195) et
I’index final (197-200) font de cet ouvrage un véritable livre de référence et un modéle du
genre. Ceci devrait inciter les chercheurs & en imiter la méthode et 1’esprit pour étudier et
analyser la pensée et I’ceuvre des autres recteurs d’al-Azhar et des ‘wlama’ représentatifs de
lislam actuel. A trop insister sur les leaders politiques musulmans, qu’ils soient laiques ou
fondamentalistes, les politologues ne risquent-ils pas de surévaluer certaines dimensions de
I’islam contemporain et d’oublier par 14 les orientations profondes d’un islam traditionnel
qui se veut aussi moderne et cecuménique, et qui s’exprime dans le cadre d’institutions uni-
versitaires, plus ou moins autonomes, qui entendent bien en définir 1’orthodoxie pour au-
jourd’hui, tout en s’essayant a entreprendre certaines réformes, comme ce fut le cas du
shaykh Saltiit. C’est le mérite de Kate Zebiri d’avoir attiré Pattention des chercheurs sur
cette réalité trop souvent occultée.

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

Melhem CHOKR, Zandaqa et zindigs en Islam au second siécle de I’hégire, préface de
Daniel GIMARET. Institut frangais de Damas, Damas, 1993. 350 p. avec bibliographie
et index.

L’histoire de I’hérésie est I’histoire du scandale : comme telle, elle promet toujours d’étre
passionnante, ou au moins d’échapper & la sobriété ennuyeuse de 1’histoire de 1’orthodoxie.
Ce livre, qui nous présente la zandaga en Islam médiéval, est en effet fort intéressant.

Plus qu’une hérésie spécifique et bien déterminée, la zandaga représente pour I’Islam
médiéval un danger multiforme, qui englobe & la fois la concurrence d’une autre religion (il
s’agit surtout du manichéisme), la subversion des faux musulmans (en particulier les crypto-
manichéens), et la critique nihiliste des esprits moqueurs (les libertins). Chokr traite de tous
ces aspects de fagon systématique. Une ample introduction présente les données historiques,
et définit les limites chronologiques du probléme. Selon I’A., «a la fin du ue/vie siecle, la
zandaqa, en tant que religion... et en tant que courant libertin, fut définitivement effacée »
(p. 26).

Le livre comporte deux parties. La premiére (« Les zindigs du milieu religieux non
musulman ») retrace le phénoméne de la zandaga en tant que religion concurrente de 1’islam.

BCAI 12 (1996) M. Chokr: Zandaga et zindigs en Islam au second siecle de I'hégire, recensé par S. Stroumsa
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

L’A. offre une vue panoramique des religions non-monothéistes en Iran et dans ce qu’il appelle
«l’Aramée ». Il examine I’influence que ces religions ont pu avoir aux premiers siécles de
I’'Islam, soit sous forme de sectes, soit sur des individus, et I’histoire de leur persécution en
Islam, entre le califat d’al-Mahdi et celui d’al-Ma’mun. La deuxiéme partie traite de la zandaga
comme critique de I'Islam, et des sujets théologiques et culturels auxquels on associe d’habitude
le danger que la zandaga présentait pour I'islam : le rejet du monothéisme (questions du
tawhid et de la création du monde), le défi a D’autorité scripturaire (reflété dans les rumeurs
sur des imitations du Qur’an [mu'drada) et des falsifications de hadith-s) et la tension entre
arabes et clients (la $u‘ibiyya). Les trois derniers chapitres de cette partie du livre dépeignent
les principales figures hérétiques, en essayant de dégager de nos sources disparates les raisons
qui leur valurent le titre de zindig-s.

Dans cet ouvrage, riche en information et en analyse, on peut distinguer deux projets
étroitement liés 1'un a 1’autre. Le premier propose de rassembler toutes les données sur ce
qu’était la zandaga originelle, et de les relire attentivement. Le deuxiéme, de réexaminer la
présentation traditionnelle de la zandaga. En effet, la question de la zandaga surgit dans des
contextes littéraires trés différents, dans la littérature historique et biobibliographique et dans
les discussions théologiques, aussi bien que dans de nombreux poémes et dans la littérature
lide 4 la poésie. C’est une tdche considérable que de regrouper ces disjecta membra et d’en
tirer un tableau cohérent, une tiche que I’A. exécute de fagon admirable. Soulignons qu’il
s’agit de la refonte d’une thése de doctorat, donc d’un premier travail. Il faut féliciter 1’auteur
pour son audace, et pour I"ampleur et le sérieux de sa recherche.

L’analyse de I’A. dépend de ce qu’il voit dans ce tableau. Peut-&tre la thése principale
de Chokr se réfere-t-elle a I’identification du manichéisme et de son Sitz im Leben. 11 insiste
sur le fait que, contrairement & ce qu’il croit étre I’opinion commune, cette religion doit étre
comprise avant tout en tant qu’hérésie chrétienne, plutdt que comme une religion iranienne.
En conséquence, dit-il, c’est aussi a cette lumiére qu’il faut comprendre la place de cette
religion dans le monde musulman. Il note le fait que, tandis que I'Iran fut islamisé presque
enticrement, «le fond religieux de I’Aramée, missionnaire et agressif, remontait & la surface,
et en arabe» (p. 43), et il en conclut que «le caractére iranien ou iranophile de la zandaqa,
du manichéisme en premier lieu, n’est qu’un mythe : la zandaga était en terre d’Islam plutot
“nabatéenne ** (sic !) et pro-chrétienne » (p. 61).

Une telle perception de la zandaga permet a Chokr d’examiner de nouveau ce chapitre de
Phistoire musulmane et d’en tirer des intuitions nouvelles, découlant de sa thése. Par exemple,
selon lui, « ceux qui croient que le §u‘Gbisme et la zandaga se confondirent dans la réaction
de P’Iranien vaincu contre I’envahisseur arabe et sa religion croient a des fables » (p. 185).
C’est dans ce contexte que I’A. dresse le portrait d’Ibn al-Mugqaffa‘, que, malgré son origine
iranienne et ses traductions du pehlvi, il percoit comme « conformiste, ... mutakallim politique »,
un homme qui « était, 4 sa maniére, orthodoxe » (p. 191, 194).

L’argumentation de Chokr présentée avec vigueur, est souvent convaincante (surtout quand
il expose les faiblesses des théses communément acceptées) et toujours intéressante. Mais cette
vigueur méme est aussi source de faiblesse, car la thése de Chokr aurait gagné a étre atténuée.

BCAI 12 (1996) M. Chokr: Zandaga et zindigs en Islam au second siecle de I'hégire, recensé par S. Stroumsa
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 75

Personne ne nie aujourd’hui le contexte elkasaite, judéo-chrétien, dans lequel naquit la religion
de Mani, et certainement pas le contexte chrétien du marcionisme ou du daysanisme. Cela ne
doit pourtant pas nous amener 4 nier totalement l’influence iranienne sur la Religion de
Lumiére. Les musulmans, en tout cas, ne niaient pas une telle influence; contrairement a la
présentation de Chokr, beaucoup de nos sources musulmanes (e.g., Maturidi ou ‘Abd al-Gabbar)
comprennent le manichéisme comme une sorte de dualisme (thanawiyya), aux cotés du mazdéisme,
et associent les zindig-s aux magisiyya.

Les défauts principaux de ce livre sont liés a la question des sources. Chokr a choisi de
se concentrer sur le deuxiéme siécle de 1’hégire. La raison de ce choix est évidente : dans la
mesure ou 1’on cherche la véritable zandaqa, et non pas la zandaga chimérique, résultat de la
phobie des orthodoxes et des mythes, c’est bien a cette époque qu’il faut la chercher. Mais
c’est aussi a cette époque que la question des sources est particuliérement épineuse. On n’a de
cette époque que trés peu de sources directes, et pour la majeure partie de notre information,
nous dépendons de sources plus tardives. Chokr est bien entendu conscient de cette difficulté :
il laisse de coté le K. al-intisar d’al-Hayyat et autres polémiques de cette génération parce que,
dit-il, « Cette polémique ... appartient & un ordre théologique sensiblement différent de celui
de notre époque» (p. 93); il ne fait pas confiance aux sources mu‘tazilites, qui regardent
I’histoire a travers le prisme de leur idéologie (p. 216-217) et il rejette la liste des zindig-s du
Fihrist comme étant « sans aucune valeur » (p. 238). Mais les sources sur lesquelies Chokr
choisit de s’appuyer ne sont guére moins problématiques. Pourquoi les traditions imamites,
rapportées par Kulayni, Kas§i et Ibn Babawayhi (e.g., p. 94), seraient-elles plus fiables, moins
polémiques ou moins anachroniques que celles d’al-Hayyat ou moins idéologiques que celles
des mu‘tazilites en général? et comment se fier a la description de la « zandaga pure », c’est-a-
dire, du manichéisme, chez Ibn al-Nadim (ce que I’A., comme tout le monde fait), quand
on suspecte cet auteur d’avoir rassemblé une liste « vraiment folle » des zindig-s? Pour ceux
qui sont curieux de savoir ce qui se passa aux premiers siécles de I’Islam, une période 3 la
fois formatrice et nébuleuse, 1’évaluation de nos sources reste une tiche ardue. Je ne prétends
pas pouvoir offrir une solution compléte & ce probléme, mais il me semble qu’il faut le
mettre au clair. I1 y a donc lieu de s’expliquer sur ses méthodes, de justifier ses choix, et de
souligner les difficultés rencontrées.

La maniére avec laquelle I’A. glisse sur ces difficultés contribue, certes, a 1’élégance du livre.
Mais cette élégance peut cacher certains problémes véritables. Par exemple, si « les mu'tazilites,
Gahiz excepté, ont gardé, on ne sait pour quelle raison, un mauvais souvenir du sage de
Basra » (p. 227), et si ce « sage » n’est autre que le fameux Salih b. ‘Abd al-Quddis, il faudrait
peut-&tre prendre au sérieux ce souvenir presque unanime, et chercher a en savoir la raison.
Par contre, I’histoire de la rencontre de ce méme Salih avec un moine de Chine, histoire que
Chokr décrit comme «ayant toutes les apparences de 1’authenticité » (p. 225), refléte sans
doute des rencontres de ce genre ayant eu lieu, mais rien ne nous indique son authenticité en
ce qui concerne la vie et le personnage de Salih. Le portrait que Chokr offre de Salih («un
Lugman musulman ») refléte donc une lecture trés particuliére des textes, et cela est vrai aussi
pour d’autres personnages.

BCAI 12 (1996) M. Chokr: Zandaga et zindigs en Islam au second siecle de I’'hégire, recensé par S. Stroumsa
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

76 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

Ce probléme est d’autant plus sérieux du fait — d’ailleurs fort louable — que I’A. a
choisi d’utiliser principalement les sources directes, et de ne mentionner que relativement trés
peu les travaux modernes. Il est vrai qu’il existe peu de synthéses modernes sur les sujets dont
il traite, mais plusieurs importantes monographies existent cependant. Or, I’A. ne s’y référe
que trés rarement. Il 8’y référe d’habitude, semble-t-il, et de fagon trés précise, quand il les
critique. Ainsi lisons-nous & propos de Guidi : « Voila un exemple ou 1’on sacrifie un texte,
pourtant trés clair, aux préjugés » (p. 104); de Gabrieli, qu’il « se fondait sur un préjugé puéril
qui surévalue le manichéisme » (p. 207); et «le jésuite L. Cheikho » est décrit comme « ayant
la méme mentalité qu’lbn al-Kalbi» (p. 313). Si leur style est un peu brusque, de telles
affirmations sont certes légitimes : on ne demande pas au chercheur de pratiquer le taglid.
C’est I’absence d’autres références qui fait défaut. Lorsque le livre fut envoyé a I’'imprimeur,
le travail magistral de J. van Ess (Theologie und Gesellschaft im 2 u. 3 Jh. H [Berlin : I, 1991;
II-HI1, 1992]) était peut-étre encore hors de portée de I’A. Mais mentionnons, i titre d’exemples,
le travail de F. Rosenthal sur al-Sarahsi (New Haven, 1943), de G.W. Bowersock sur la
survivance du paganisme jusqu’a la veille de 1’époque musulmanne (Ann Arbor, 1990), et les
articles de P. Crone sur Mazdak (Iran 29 [1991], p. 21-42), de S. Shaked sur Ibn al-Mugaffa‘
(JSAI 4 [1984], p. 50-59), de Sh. Pines sur Gahm et les sumaniyya (I0S 1 [1971], p. 224-240)
ou de W. Madelung sur Ga‘d ibn Dirham (Orientalia Hispanica 1 [Leiden, 1974], p. 504-525).
Parfois il est évident que 1’A. connait plus de travaux qu’il ne cite. Dans ce cas, il fait tort
aux lecteurs, car c’est le devoir du chercheur d’attirer ’attention sur 1’état actuel des connais-
sances sur les sujets en question, surtout dans un livre de cette envergure. Dans d’autres cas,
I’A. parait ignorer certains travaux, qui auraient pu lui permettre de nuancer ses conclusions.

Parfois I’auteur nous offre des observations ouvrant notre appétit, mais qui restent un peu
énigmatiques. Prenons, par exemple, 1’assertion que 1’arabe manichéen est assez proche de
I’arabe chrétien (p. 53). Il me semble difficile, d’abord, de traiter du dialecte arabe manichéen
(en supposant qu’il en existait un) en se fondant seulement sur les textes reproduits dans le
Fihrist. De plus, je ne suis pas certaine de comprendre exactement ce que I’A. entend
par Dexpression d’«arabe chrétien». Il ne semble pas qu’il vise ici ce qu’on appelle
d’habitude «I’arabe chrétien », une sorte de moyen arabe. Pour pouvoir qualifier ainsi 1’arabe
manichéen, il faudrait, & mon avis, proposer des caractéristiques plus précises qu’un style
« naif ».

Un autre exemple de ce genre, et plus gé€nant car plus important dans le livre, est
I’emploi des termes « araméen », « nabatéen », et « sabéen ». L’A. explique en quelques mots
ce qu’il entend par le premier de ces termes, mais le deuxiéme terme est employé sans plus
d’explication, parfois, il semble, comme un synonyme du premier. Or « les nabatéens » peuvent
signifier une communauté historique aussi bien qu’une création littéraire quasi mythique. Comme
ces termes occupent une place importante dans la thése principale de Chokr, on voudrait
savoir de quoi au juste il s’agit. Quant aux sabéens, ils restent une énigme pour les chercheurs.
Chokr nous promet une étude dédiée aux sabéens, mais en attendant il utilise ce terme de
fagon un peu nonchalante. Certains obiter dicta, comme, par exemple, celui liant la religion
sabéenne a I'idéologie ismaélienne (p. 180-181), auraient mérité d’étre explicités.

BCAI 12 (1996) M. Chokr: Zandaqga et zindigs en Islam au second siecle de I'hégire, recensé par S. Stroumsa
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 77

Tout cela ne diminue en rien 'intérét de ce livre, qui, outre une étude approfondie de la
zandaga, contient plusieurs digressions pertinentes, comme, par exemple, une identification du
K. al-halilaga d’Ibn Layt, ou une explication du calendrier shi‘ite du jelne. Il est certain que
toute recherche sur le développement de la pensée et de la culture musulmanes aux premiers
siécles de I’hégire devra d’ores et déja se référer a I’ouvrage de Chokr.

Ce livre aura aussi certaines implications importantes sur 1’étude de la période plus
tardive. Chokr s’arréte au 11°/ix® siécle, 1a ou «il ne sera plus question dans nos sources de
persécution des Zindiqs ». Mais le soupgon de zandaga et 1’utilisation de ce terme continuent
longtemps aprés cette date. L’emploi de ce terme dans des contextes polémiques, ou il sert
d’arme contre 1’adversaire, refléte parfois le désir, et le pouvoir, de faire plier les esprits trop
libres, trop hardis. Ainsi ’étude des zindig-s ne se limite-t-elle pas au phénoméne historique
de la zandaga. Elle doit étre complétée par la recherche de ce que devinrent les zanddiga aprés
la disparition de la zandaqa, et par I’étude de 1’atmosphére religieuse et sociale dans la commu-
nauté qui trouva nécessaire de les réinventer.

Sarah STROUMSA
(Université hébraique de Jérusalem)

Yitzhak NAKAsH, The Shi‘is of Iraq. Princeton University Press, 1994. 312 p.

Dans l’introduction ou il explicite les motivations de sa recherche, Yitzhak Nakash part
d’un constat trés juste : la connaissance que nous avons aujourd’hui du chiisme contemporain
résulte uniquement des études réalisées sur le chiisme en Iran, et ce malgré 1’existence d’un
chiisme arabe qui a ses spécificités. Considérant Ia position des chiites irakiens lors de la
guerre entre I’Iran et I'lrak — contre toute attente, ils se sont rangés du c6té de leur pays
et n’ont pas soutenu I’Iran — puis les persécutions qu’ils subissent depuis la guerre du Golfe,
P’auteur s’est rendu compte de I’urgence d’entamer des recherches approfondies sur cette
communauté mal connue. Une communauté qui est numériquement la plus importante dans
le chiisme arabe.

Voici un ouvrage ambitieux, consacré a 1’histoire contemporaine de la communauté chiite
d’Irak, et tiré d’un travail universitaire effectué a Princeton en 1992 : « Shi‘ism and National
Identity in Iraq, 1908-1958 ». 1l traite d’une part, de 1’histoire politique de la communauté et,
d’autre part, de I’histoire des idées, des pratiques et des institutions religieuses. Le tout sur
des sources variées : archives britanniques, indiennes, américaines; travaux de recherche;
sources arabes !? et, dans une moindre mesure, persanes.

L’auteur a découpé sa recherche en quatre grandes parties : les années de formation;
I’Etat et les chiites; la transformation des rituels et des pratiques religieuses; le déclin des
institutions financiéres et intellectuelles.

13. Signalons une erreur dans la bibliographie, balad ila balad : rikla fi al-sarq wa al-garb; ¢’est
p. 291 : Muhsin al-Amin n’est pas 1’auteur de Min son fils, Hasan al-Amin.

BCAI 12 (1996) M. Chokr: Zandaga et zindigs en Islam au second siecle de I'hégire, recensé par S. Stroumsa
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



