1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 71

sultanien et comme le moyen pour lui de laisser libre cours a des expressions sociales multiples
dans une société étendue et diversifiée. En ce sens, on peut se demander s’il ne s’agit pas
pour un pouvoir fort, mais dépendant de la Iégitimité islamique que procure une justice
fonctionnant au nom de l'islam, sinon selon les normes du droit islamique, d’un moyen
pragmatique de gouverner, argument que du reste H. Gerber produit a différentes reprises.
Enfin, comme nous le soulignons d’entrée, c’est dans ses questions a 1’anthropologie
culturelle que ce livre apporte une réflexion nouvelle & la recherche sur I’histoire du droit
islamique : en refusant la perception d’un droit islamique statique (I’auteur souscrit a I’analyse
de Waél Hallag sur la prétendue « fermeture de la porte de I'igtihad » 1) et en relangant le
débat sur la théorie et la pratique dans la production de ce droit par les juristes I2. Attentif
aux théories de Sally Falk Moore sur la dialectique entre les structures et les processus, entre
le droit imposé et le droit négocié, 1’auteur n’hésite pas — et on lui en saura gré — 3
mobiliser des recherches récentes sur les sociétés africaines (Bohannan, Gulliver, Gluckman,
Fallers), pour relativiser les processus de négociation et mettre en évidence le contréle social
qui s’exerce avec des droits légiférés représentatifs d’une société politique organisée et sou-
mise aux aléas du développement historique. D’une certaine fagon, est remise en cause ’idée
de rupture brutale du xix® siécle caractérisant les études sur la modernisation des sociétés
musulmanes : en histoire « on ne tourne pas aussi facilement la page» et, s’il existe une
continuité dans les processus de modernisation, cette observation ne peut tenir d’argument
pour expliquer que des traditions culturellement inscrites se perpétuent sans grands changements.

Bernard BOTIVEAU
(CNRS-IREMAM, Aix-en-Provence)

Kate ZeBIRI, Mahmiid Shaltiit and Islamic Modernism. Clarendon Press Oxford, Oxford,
1993. 14 x 22 cm, 200 p.

L’A. est «lecturer » au SOAS (School of Oriental and African Studies) de Londres et
publie ici sa thése (Ph. D.) sur « un leader religieux musulman » qui semble bien étre «1’un
des derniers d’une race qui se meurt » : il s’agit du shaykh Mahmud Saltat qui fut recteur de
I’université d’al-Azhar de 1958 a sa mort (1963). Le livre se lit comme un roman, tant il est
bien écrit, et développe son analyse de la « courbe de vie» du shaykh en sept chapitres que
précéde une introduction (1-10) qui rappelle plus largement quelle fut la mission des ‘wlama’
au xx°© siécle, avant qu’un épilogue (181-183) ne tente de dégager ’originalité du shaykh lui-
méme. Le chap. 11 (11-38), dans le cadre d’une bréve biographie de ’auteur étudié, en souligne

11. W. Hallag, « Was the Gate of Ijtihad internationale : The Joseph Schacht Conference on
Closed? », IJMES 16, 1984. Theory and Practice in Islamic Law, Leiden et
12. Théme de réfiexion de la récente rencontre Amsterdam, 6-10 oct. 1994,

BCAI 12 (1996) K. Zebiri: Mahmad Shaltit and Islamic Modernism, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

Veuvre réformatrice dans la société musulmane égyptienne contemporaine. C’est & 1’époque
de 1’éphémére rectorat réformiste d’al-Maragi a al-Azhar (1928-1929), que Saltat tenta de le
seconder en son programme de réformes de 1’antique université islamique. Membre de la
Gamd'at kibar al-‘ulama’, il s’efforca de le seconder encore, lors de son ‘deuxiéme rectorat
(1936), mais en vain, car leurs idées et leurs programmes différaient par trop. Saltit eut
I’occasion de s’en expliquer en 1941 devant la Gama'at et en 1943 i la Kulliyyat al-Sari‘a
d’al-Azhar, et surtout d’en développer les perspectives dans ses études et ses écrits pour la
Gama'at al-tagrib bayn al-madéhib et la revue Risalat al-islim (fondée en 1949). Finalement
promu recteur d’al-Azhar au temps de Gamal ‘Abd al-Nasir, il ne put qu’y introduire, non
sans mal, certaines de ses réformes parmi celles, plus drastiques et « séculiéres », du gouver-
nement de 1’époque.

C’est dans ce contexte difficile qu’il a voulu définir son Islam entre l'idéal et la réalité
(chap. 11, 39-60) : pragmatique et sunnite tout a la fois, il s’occupe surtout du renouveau de
la da‘wa et de la prédication pour mieux enraciner les vertus de I’islam traditionnel dans une
société en voie de modernisation ou il voulait que religion et Etat s’entraident au bénéfice
du peuple et de ses besoins. D’ou le chap. 1v, La religion dans la société : les thémes sociaux
par lui retenus (61-81), qui sont, tour a tour, «le statut des femmes en Islam », les relations
entre «’Islam et les Non Musulmans », les problémes du « Birth Control et du Planning
Familial », ainsi que ceux des « transactions financiéres ». Pour ce faire, I’A. utilise largement
les écrits de Saltiit : son recueil de fatwa-s (Al-Fatawa : dirasa li-muskilat al-muslim al-mu'asir
St hayati-hi al-yawmiyya), son introduction au Coran (lla I-Qur’an al-karim), son traité
Al-Islam : ‘aqida wa-Sari‘a, ses livres de da'wa (Min huda al-Qur’an et Min tawgihat al-islam),
son manuel juridique (Muqdranat al-madahib fi I-figh) et son commentaire partiel du Coran
(Tafsir al-Qur’an al-karim : al-agza’ al-‘afarat al-ild), sans parler de ses nombreux articles
dans Magallat al-Azhar. Cela lui permet de traiter du Figh au Xx° siécle : approche comparative
(chap. v, 82-106), ou Saltiit s’explique sur les sources de la Loi, sur I’homicide involontaire
et le talion, sur la divergence (ihzildf) des écoles et les méthodes de conciliation entre celles-ci,
grice au targih, et donc au recours constant a 1’igtihad. Ceci se manifeste plus particuliérement
en ses fatwd-s, au chap. Vi, intitulé La rencontre entre le professeur de droit et le conseiller
religieux (107-127). L’A. en analyse le style et la présentation, en scrute les sources (Coran,
sunna, igma’, ra’y) et en souligne le souci des preuves empiriques : ne faut-il pas rendre la
pratique de I’islam « aisée » pour tous?

C’est ainsi qu’émerge peu a peu un tafsir moderne (c’est le titre du chap. vir, 128-149),
qui s’insére dans la lignée du tafsir de Muhammad ‘Abduh (1849-1905) et les efforts
d’al-Maragi (1881-1945), d’Amin al-Hali (m. 1967), de Muhammad ‘Abd Allah Diraz (1894-
1958) et de Muhammad ‘Izza Darwaza (1888-1984). C’est le chap. vir (150-180) qui en déve-
loppe les caractéristiques propres & Saltit. Il s’agit d’un commentaire thématique (tafsir
mawdii‘'i). Réaffirmant 1’i"¢az littéraire du Coran (et de sa balaga), mais refusant qu’on y recherche
les derniéres inventions de la science moderne (i‘gaz “ilmi), Saltit insiste sur I*unité organique
de chaque sourate et sur les relations possibles entre les diverses sourates. Pour lui, il s’agit
de «commenter le Coran par le Coran lui-méme» en y regroupant les versets autour des

BCAI 12 (1996) K. Zebiri: Mahmad Shaltit and Islamic Modernism, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 73

thémes essentiels en vue d’en faire émerger un enseignement social, juridique, moral et spirituel
pour d’autant mieux conseiller le peuple des croyants sans trop y développer les problémes
strictement théologiques. Cette approche thématique du zafsir aurait inspiré, selon I’A., ‘A’ifa
‘Abd al-Rahman, Sayyid Qutb et Muhammad Husayn al-Tabataba’i.

Cette étude d’un ‘alim de I’Egypte contemporaine se révéle donc d’une grande richesse
pour mieux comprendre les tendances actuelles de I’islam officiel en certains pays musulmans.
Les notes abondantes qui en illustrent les affirmations et les citations, le glossaire des termes
techniques utilisés (184-187), la bibliographie reprise en ses diverses sources (188-195) et
I’index final (197-200) font de cet ouvrage un véritable livre de référence et un modéle du
genre. Ceci devrait inciter les chercheurs & en imiter la méthode et 1’esprit pour étudier et
analyser la pensée et I’ceuvre des autres recteurs d’al-Azhar et des ‘wlama’ représentatifs de
lislam actuel. A trop insister sur les leaders politiques musulmans, qu’ils soient laiques ou
fondamentalistes, les politologues ne risquent-ils pas de surévaluer certaines dimensions de
I’islam contemporain et d’oublier par 14 les orientations profondes d’un islam traditionnel
qui se veut aussi moderne et cecuménique, et qui s’exprime dans le cadre d’institutions uni-
versitaires, plus ou moins autonomes, qui entendent bien en définir 1’orthodoxie pour au-
jourd’hui, tout en s’essayant a entreprendre certaines réformes, comme ce fut le cas du
shaykh Saltiit. C’est le mérite de Kate Zebiri d’avoir attiré Pattention des chercheurs sur
cette réalité trop souvent occultée.

Maurice BORRMANS
(PISAI, Rome)

Melhem CHOKR, Zandaqa et zindigs en Islam au second siécle de I’hégire, préface de
Daniel GIMARET. Institut frangais de Damas, Damas, 1993. 350 p. avec bibliographie
et index.

L’histoire de I’hérésie est I’histoire du scandale : comme telle, elle promet toujours d’étre
passionnante, ou au moins d’échapper & la sobriété ennuyeuse de 1’histoire de 1’orthodoxie.
Ce livre, qui nous présente la zandaga en Islam médiéval, est en effet fort intéressant.

Plus qu’une hérésie spécifique et bien déterminée, la zandaga représente pour I’Islam
médiéval un danger multiforme, qui englobe & la fois la concurrence d’une autre religion (il
s’agit surtout du manichéisme), la subversion des faux musulmans (en particulier les crypto-
manichéens), et la critique nihiliste des esprits moqueurs (les libertins). Chokr traite de tous
ces aspects de fagon systématique. Une ample introduction présente les données historiques,
et définit les limites chronologiques du probléme. Selon I’A., «a la fin du ue/vie siecle, la
zandaqa, en tant que religion... et en tant que courant libertin, fut définitivement effacée »
(p. 26).

Le livre comporte deux parties. La premiére (« Les zindigs du milieu religieux non
musulman ») retrace le phénoméne de la zandaga en tant que religion concurrente de 1’islam.

BCAI 12 (1996) K. Zebiri: Mahmad Shaltit and Islamic Modernism, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



