1995 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 67

I’Empire ottoman), processus que B. Botiveau expose brillamment en faisant 1’archéologie au
sens foucaldien de la codification ®, de I’apparition de nouveaux acteurs (juges et avocats), de
nouvelles fonctions et de nouvelles institutions et de I’enseignement du droit. C’est en somme
une illustration de ce processus et de ce sur quoi il débouche concernant une matiére sensible
— le droit de la famille — qui est donnée dans le sixiéme chapitre. Enfin, les trois derniers
chapitres visent a analyser « ’interaction constante entre les contraintes institutionnelles et de
légitimation, et les stratégies des acteurs sociaux pour aménager le rapport entre loi et droit
de fagon a réaliser a leur fagon le hagq ®, c’est-d-dire le sens qu’ils ont de la justice » (p. 22).
Une profusion de faits s’y trouvent relatée avec moult détails, relations le plus souvent suivies
d’exposés interprétatifs heureusement trés clairs (ainsi, par ex., p. 276-281, Réislamiser le
droit).

Suivent trois annexes (1. Extraits du projet de codification de la chari‘e islamique (droit
civil)...; 2. Repéres chronologiques; 3. Glossaire) et une bibliographie mais hélas, pas la
conclusion générale qui aurait permis au lecteur d’avoir une vue plus synthétique des résultats
de ce beau travail.

Fric CHAUMONT
(CNRS-IREMAM, Aix-en-Provence)
Haim GERBER, State, Society and Law in Islam. Ottoman Law in Comparative Per-

spective. State University of New York Press, Albany, 1994. 233 p.

Une interprétation trés littérale de la sociologie de Max Weber a longtemps pesé sur
I’analyse des sociétés musulmanes, et en particulier sur les processus par lesquels elles se sont

5. A ce propos, un texte trés utile et extréme-
ment fouillé a échappé aux recherches bibliogra-
phiques de I’A., soit H.V. Velidedeoglu, J.N.D.
Anderson, A. Farhat et G. Tedeschi, Le mouvement
de codification dans les pays musulmans. Ses rap-
ports avec les systemes juridiques occidentaux, dans
J. Limpens (éd.), Rapports généraux du Ve congrés
international de droit comparé (Bruxelles, 4-9 aoiit
1958), E. Bruylant, Bruxelles, 1960, p. 131-185.
Je me suis aussi étonné de I’absence, dans la
bibliographie, du livre important de F. Rahman,
Islam & Modernity. Transformation of an Intel-
lectual Tradition (Chicago & London, 1984) qui
aborde avec une rare finesse différents thémes
également traités par 1’A., notamment et surtout
I’enseignement (cf. Bulletin critigue n° 4 (1987),
p. 72-73).

6. Treés discutable, au regard tout au moins de

BCAI en ligne

P’ordre juridique classique de I’islam sunnite, est
la présentation que fait I’A. du concept de haqq.
Affirmer du «droit» — en tant qu’aspiration a
réaliser le juste et dans lequel I’A. croit pouvoir
reconnaitre ce qui en arabe est dit hagg — qu’il
«est en méme temps ce qui est juste et ce qui est
vrai» (p. 233) n’a de sens que dans la perspective
néomu‘tazilite qui, il est vrai, prédomine largement
aujourd’hui chez tous ceux qui se réclament de
l’islam. Dans la pensée légalo-théologique de
I’islam sunnite, il y a un véritable hiatus entre
d’une part I’ordre ontothéologique de 1’« étre »,
le wugad, seul susceptible d’étre qualifié de «vrai»
et d’autre part, ordre du «devoir-étre», le
wugiab, qui, ne traduisant rien d’autre que la
volonté souveraine du Législateur divin, ne peut
certainement pas étre décrit par sa « justice » au
sens aristotélicien.

BCAI 12 (1996) H. Gerber: State, Society and Law in Islam. Ottoman Law in Comparative Perspective, recensé par B. Botiveau
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

donné des systémes de droit basés sur la loi islamique et sur les interprétations qu’en ont faites
les théologiens-juristes. Dans un essai qui prend appui sur les recherches qu’il a menées dans
les archives judiciaires de I’Empire ottoman aux xvu® et xvin® siécles, spécialement dans les
tribunaux de Bursa et d’Istanbul, Haim Gerber confronte son expérience d’historien d’une
«aire culturelle» avec les questions que les anthropologues et particuliérement les anthro-
pologues du droit ont posées pour ces sociétés, comme pour d’autres. Il expose les enjeux
scientifiques attachés a ’utilisation des théories weberiennes, en examinant leur propre logique
et surtout les utilisations parfois abusives qui ont pu en étre faites.

H. Gerber a utilisé trois types de matériaux, a partir des travaux qu’il a initialement menés
dans le cadre d’une thése sur Bursa au XvI® siécle : un corpus « objectif » constitué par les
archives des tribunaux du qadi, les fatwas/fetvas du Seyhiilislam (grand mufti ottoman) qui
informent sur la rationalité des productions judiciaires et le développement du droit comme
savoir sur le monde, et le Livre des plaintes (Sikayet Defteri) publié en 1675, de nature a
cerner 'impact sur la société de cette époque des décisions de justice et des décisions adminis-
tratives et politiques en général. Avant de citer et commenter quelques-uns des nombreux
exemples pris par l’auteur, et susceptibles de convaincre fréquemment le lecteur du caractére
discutable, sinon erroné, de maintes affirmations faites & propos du droit islamique par des
islamologues, des historiens, et plus récemment des anthropologues, il convient de s’arréter
sur ses principales hypothéses, qui intéressent les débats actuels de I’anthropologie du droit,
spécialement en ce qui concerne les approches néoweberiennes qui se sont récemment ex-
primées et dont Gerber malméne plusieurs des présupposés.

On sait que I'un des points d’ancrage de la sociologie weberienne du droit est que le
droit rationnel (i.e. le droit des sociétés curopéennes) se caractérise par le fait que la juris-
prudence des juges s’inscrit dans un cadre normatif préétabli et stable, correspondant & un
degré ¢levé de bureaucratisation, lié au développement des échanges : un corpus de régles
reconnu et suffisamment connu de ses utilisateurs pour assurer leur sécurité, c’est-a-dire les
protéger contre l'incertitude et I'imprévisibilité qui engendrent [’erreur, I’abus et la corruption.
Selon Weber, ce droit produit par les sociétés occidentales n’aurait pas son équivalent en
islam : le faible développement de la jurisprudence a partir de la révélation a laissé le champ
libre aux juristes, dans la mesure oll, faute de normes détaillées, ils étaient conduits 3 juger
au cas par cas. La kadijustiz produit ainsi — ou risque de produire — de I’arbitraire, qui
lui-méme donne naissance a la corruption, et de toute fagon de I’insécurité pour les usagers
du droit. Or, si cette représentation de la kadijustiz a été critiquée, 4 mesure que les savants
prenaient conscience que des savoirs locaux (cf. Geertz) avaient suppléé a cette carence, voire
s’étaient partiellement substitués a la Jari'a, tel ne fut pas le cas de I'idée selon laquelle le
droit islamique n’avait pas évolué, au mieux, parce que «la porte de 1’igtihdd avait été fermée »,
au pire, parce qu’il était par essence inapte a le faire, dans la mesure ou il était dépendant
d’une loi « immuable», la loi religieuse de I'Islam. Ce constat, somme toute, assez courant
prend du relief si I’on considére comment certains auteurs le reprennent aujourd’hui a leur
compte. Une anthropologie culturelle se réclamant de Geertz est ici visée, et notamment
Pessai récemment publié par Lawrence Rosen a propos de la juridiction marocaine de

BCAI 12 (1996) H. Gerber: State, Society and Law in Islam. Ottoman Law in Comparative Perspective, recensé par B. Botivea_u
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 69

Sefrou 7. Gerber prend soin de préciser que le Maroc n’est pas la Turquie, et que méme pour la
Turquie son étude ne vaut que pour la période qu’il a choisie, mais ce qu’il refuse — 2 juste
titre -- de considérer, c’est que le travail d’un gddi s’organise selon des critéres définissant
une « juridiction islamique typique » ® : §’il existe probablement des idéaltypes du gads, il n’en
existe pas qu’un. La propension de la société marocaine A la négociation locale des conflits
n’implique pas que cela se retrouve partout au méme degré, et c’est contre ce type d’inter-
prétation du droit islamique qu’il entend exposer ses conclusions tirées des archives des
tribunaux turcs.

Reprenant point par point I’argumentation weberienne, Gerber va montrer successivement
que le droit appliqué par le gadi était beaucoup plus prévisible qu'on a bien voulu le dire,
que les juristes ottomans étaient légalistes et que le faible arbitraire de ce systéme devait
amener a revoir les conceptions que I’on a du «despotisme » sultanien. Le droit ottoman,
qui s’est beaucoup développé a partir du xvi® siécle, est constitué de trois strates : le droit
islamique (Sari‘a), le Kanun (« the Ottoman addition to the field of law », p. 41) et tous les
droits locaux, que I’on classe ordinairement a la rubrique « coutume». Or, loin de rendre
hermétique le droit & ses usagers, cette imbrication était connue de tous. Bien qu’on ne
dispose, ’auteur le rappelle, que des résumés des affaires jugées, ces informations indiquent
que le juge ottoman se montrait légaliste et suivait une procédure strictement codifiée, selon
des régles claires. Cela ressort des exemples pris dans le premier chapitre, quant aux cas
relevant des chatiments islamiques (hudid), cas de zing ou de vol notamment, quant aux
affaires économiques, oll les documents écrits jouent un rdle central (cf. p. 48), quant au
témoignage aussi, élément déterminant de la preuve. Dans les affaires pénales, on peut ainsi
identifier le « droit applicable » (et appliqué) et si le recours aux fadzir (sanctions alternatives
au droit islamique) reste a la discrétion du gouvernant et du juge, il n’empéche que le réle
de ce dernier « semble plus proche du modéle européen que ne ’ont suggéré Weber ou Rosen »
(p. 37). Est-ce a dire que la « négociation », chére aux anthropologues culturalistes, est absente
des procés? Gerber ne dit pas cela : simplement, il situe beaucoup moins la négociation dans
le cadre des relations entre le juge et les plaideurs qu’a la source du droit elle-méme, c’est-3-
dire, dans les relations de pouvoir entre le sultan, les oulémas et la «société civile ». La
production des fetvas/fatwas du gseyhiilislam, auxquelles 1’auteur se référe abondamment dans
cet ouvrage (cf. le chapitre i), atteste de la recherche constante de compromis acceptables
entre les différentes composantes de la société ottomane, compte tenu de 1’état de son dévelop-
pement 2 cette époque. A cet égard, les différentes mentions du riba (intéréts) (cf. p. 100 et suiv.)
accentuent cette approche d’anthropologie politique : la prohibition de ’intérét avait été levée
par le Kanun, parce qu’elle ne correspondait pas a la réalité des échanges économiques et elle
¢tait levée explicitement, non nécessairement par des « ruses», ce qui du méme coup porte
atteinte aux théories « canoniques » d’auteurs comme Schacht ou Coulson, quand ils classent
ces pratiques dans la catégories des stratagémes destinés & contourner une loi « immuable ».

7. Rosen (Lawrence), The Anthropology of  Cambridge, University Press, Cambridge, 1989.
Justice. Law as Culture in Islamic Society, 8. Ibidem, p. 6.

BCAI 12 (1996) H. Gerber: State, Society and Law in Islam. Ottoman Law in Comparative Perspective, recensé par B. Botiveau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

Si le figh classique prohibait P'intérét, cela correspondait sans doute i une conception de
I’équité prévalant dans des sociétés réduites valorisant les relations interpersonnelies. Discutant
aussi 'interprétation de A.L. Udovitch Y, H. Gerber propose de considérer que ce traitement
de Pintérét s’inscrivait dans des relations dominées par le « business world » et médiatisées
par une bureaucratie favorisant le patronage des notables. A cet égard, les wagf-s/vaquf-s
jouaient un role trés important et notamment, le «cash waqf», qui apparait comme une
innovation ottomane, semble-t-il, au xv* siécle (cf. p. 102).

Si cette approche ouvre des perspectives, a la fois sur d’autres périodes et d’autres lieux
(le monde arabe surtout), on sera sans doute plus réservé sur le rapport que I’auteur semble
privilégier entre un faible arbitraire de la pratique judiciaire et les tendances au laissez-faire
de la bureaucratie ottomane. Du moins, cela ouvre-t-il un débat. Le lecteur sera sans doute
surpris par 'argument selon lequel, méme imparfaite, la « démocratic bien réelle» de la
Turquie moderne (cf. introduction) serait le produit d’une vie politique ottomane qui n’était
pas si despotique qu’ont bien voulu l’affirmer les tenants des théories explicatives basées sur
le patrimonialisme et le sultanisme 1°, D’une part, on pourra objecter que l’alternance au
pouvoir ou encore la tenue d’élections libres dans la Turquie moderne ont existé a coté de
périodes de domination militaire, et que le systéme politique turc s’est construit dans un cadre
rigide laissant peu de place, sur des questions comme [’unité nationale, 4 des expressions
politiques concurrentes. D’autre part, les sociétés changent et il est difficile d’induire des états
présents 1’existence d’une tradition politique éclairée. Quoi qu’il en soit, ’intérét de I’auteur
pour cette question lui permet de mettre en relief différents faits montrant qu’une société civile
fonctionnait. On mentionnera de ce point de vue 1'important chapitre 1v sur les corporations
de métiers 4 Bursa, « créées d’en bas » et appliquant, dans les conditions légalistes qui ont été
décrites pour le systéme ottoman, un droit coutumier répondant aux critéres d’un droit
objectif.

Dans le méme ordre d’idées, 1’analyse du « Livre des plaintes » (Sikayet Defteri) de 1675
(cf. p. 154-173) est une importante source de réflexions. D’un point de vue historique, il
apporte certains éléments de démonstration; en particulier, en ce qui concerne le foncier, il
semble que, pour la période étudiée, on doive réévaluer I’importance du timar par rapport a
liltizam, le premier étant encore beaucoup plus vigoureux que nombre d’historiens ne [’ont
affirmé (p. 165etsuiv.). D’un point de vue politique, certaines questions demeurent. S’il est vrai
que les plaintes visaient dans une bonne mesure les juges eux-mémes et les puissants en
général, qu’elles étaient nombreuses et émanaient fréquemment d’individus de faible statut
social, et que le sultan faisait diligenter leur instruction, cette pratique légaliste n’implique pas
nécessairement ’absence d’arbitraire du systéme judiciaire et politique. Les plaintes peuvent
sans doute &tre vues également comme un moyen de contrile des notables par le pouvoir

9. A.L. Udovitch, ¢« Reflections on the Institu- Weber and Islam. A critical Study, Londres et
tions of credits and Banking in the Medieval Boston, 1974 et 1978, est ici discuté dans cette
Near East, > Studia Islamica 41, 1975. perspective.

10. Parmi d’autres, I’ouvrage de Brian Turner,

BCAI 12 (1996) H. Gerber: State, Society and Law in Islam. Ottoman Law in Comparative Perspective, recensé par B. Botiveau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 71

sultanien et comme le moyen pour lui de laisser libre cours a des expressions sociales multiples
dans une société étendue et diversifiée. En ce sens, on peut se demander s’il ne s’agit pas
pour un pouvoir fort, mais dépendant de la Iégitimité islamique que procure une justice
fonctionnant au nom de l'islam, sinon selon les normes du droit islamique, d’un moyen
pragmatique de gouverner, argument que du reste H. Gerber produit a différentes reprises.
Enfin, comme nous le soulignons d’entrée, c’est dans ses questions a 1’anthropologie
culturelle que ce livre apporte une réflexion nouvelle & la recherche sur I’histoire du droit
islamique : en refusant la perception d’un droit islamique statique (I’auteur souscrit a I’analyse
de Waél Hallag sur la prétendue « fermeture de la porte de I'igtihad » 1) et en relangant le
débat sur la théorie et la pratique dans la production de ce droit par les juristes I2. Attentif
aux théories de Sally Falk Moore sur la dialectique entre les structures et les processus, entre
le droit imposé et le droit négocié, 1’auteur n’hésite pas — et on lui en saura gré — 3
mobiliser des recherches récentes sur les sociétés africaines (Bohannan, Gulliver, Gluckman,
Fallers), pour relativiser les processus de négociation et mettre en évidence le contréle social
qui s’exerce avec des droits légiférés représentatifs d’une société politique organisée et sou-
mise aux aléas du développement historique. D’une certaine fagon, est remise en cause ’idée
de rupture brutale du xix® siécle caractérisant les études sur la modernisation des sociétés
musulmanes : en histoire « on ne tourne pas aussi facilement la page» et, s’il existe une
continuité dans les processus de modernisation, cette observation ne peut tenir d’argument
pour expliquer que des traditions culturellement inscrites se perpétuent sans grands changements.

Bernard BOTIVEAU
(CNRS-IREMAM, Aix-en-Provence)

Kate ZeBIRI, Mahmiid Shaltiit and Islamic Modernism. Clarendon Press Oxford, Oxford,
1993. 14 x 22 cm, 200 p.

L’A. est «lecturer » au SOAS (School of Oriental and African Studies) de Londres et
publie ici sa thése (Ph. D.) sur « un leader religieux musulman » qui semble bien étre «1’un
des derniers d’une race qui se meurt » : il s’agit du shaykh Mahmud Saltat qui fut recteur de
I’université d’al-Azhar de 1958 a sa mort (1963). Le livre se lit comme un roman, tant il est
bien écrit, et développe son analyse de la « courbe de vie» du shaykh en sept chapitres que
précéde une introduction (1-10) qui rappelle plus largement quelle fut la mission des ‘wlama’
au xx°© siécle, avant qu’un épilogue (181-183) ne tente de dégager ’originalité du shaykh lui-
méme. Le chap. 11 (11-38), dans le cadre d’une bréve biographie de ’auteur étudié, en souligne

11. W. Hallag, « Was the Gate of Ijtihad internationale : The Joseph Schacht Conference on
Closed? », IJMES 16, 1984. Theory and Practice in Islamic Law, Leiden et
12. Théme de réfiexion de la récente rencontre Amsterdam, 6-10 oct. 1994,

BCAI 12 (1996) H. Gerber: State, Society and Law in Islam. Ottoman Law in Comparative Perspective, recensé par B. Botiveau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



