1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 65

Bernard BOTIVEAU, Loi islamique et droit dans les sociétés arabes, préface de Jacques
BERQUE. Karthala / Iremam, Paris / Aix-en-Provence, 1993. 12 p. (préface) + 314 p. +
52 p. (annexes et bibliographie).

Ce n’est un mystére pour personne que 1’intérét suscité en dehors du monde de I’Islam
par Pordre juridique islamique a toujours été largement gouverné par des impératifs de nature
pragmatique : durant les trois derniéres décennies, il a pu apparaitre & beaucoup que cet objet
¢tait fort logiquement tombé en désuétude, capable seulement d’éveiller la curiosité de quel-
ques « orientalistes » versant dans un académisme aussi abstrait qu’érudit. Eh bien! c’était
une erreur d’appréciation monumentale. L’actualité nous le confirme incessamment : il aura
fallu beaucoup de naiveté pour penser que, aprés avoir été profondément bouleversé, ce vieil
ordre juridique islamique était proche de I’extinction, naturellement amené, pour cause d’ar-
chaisme invétéré, a disparaitre aprés quelques résistances anachroniques au bénéfice de systémes
juridiques plus évolués et plus aptes a gérer une société arabo-musulmane en voie de moder-
nisation. Quelle que puisse étre "image que I’on se fait de la « modernité » — concept qui,
en sol, reste théoriquement trés indéterminé (a4 cet égard, on aurait aimé que I’A. fournisse
quelques explications & propos du concept de « modernité juridique » qui revient assez souvent
sous sa plume) —, il faut aujourd’hui bon gré mal gré reconnaitre que 1’évolution des sociétés
islamiques ne s’accompagne pas de la disparition pure et simple de 1’ordre juridique qui la
structura tout au long de son histoire et de son développement. Et il est temps, également, de
comprendre qu’il serait extrémement réducteur de s’imaginer que les débats qui secouent
actuellement le monde musulman autour de la question de la Sari'a peuvent étre adéquatement
analysés dans le seul cadre de I'islamisme militant, ou, plus globalement, d’une hypothétique
réaction en forme de « retour au religieux ».

Le grand mérite du livre de Bernard Botiveau est non seulement de venir nous le rappeler,
mais aussi et surtout de proposer une analyse scientifique sérieuse de I’évolution en dents de
scie des rapports complexes liant le droit d’inspiration (ou d’importation) occidentale, depuis
son introduction dans les sociétés concernées, avec la loi islamique. L’objet est complexe et
si J. Berque, préfacier de ce livre, a certainement raison de situer le travail de B. Botiveau
dans la lignée de ceux d’illustres prédécesseurs — L. Milliot, Ch. Chehata..., — en ce qui
regarde la qualité de la recherche, il n’en reste pas moins que les choses n’en sont plus 13 ol
ces derniers les laissérent. D’oli la nécessité, bien sentie et traduite par I'A., de recourir a
des méthodes d’analyse plus fine empruntant & diverses disciplines; mais, en 1’occurrence, la
pluridisciplinarité pourrait étre subsumée sous la catégorie d’« anthropologie du droit », genre
que revendique I’A. (p. 16). N’étant pas moi-méme formé a ces méthodes, je ne peux qu’en
souligner la fécondité et la qualité de 1’éclairage qu’elles procurent sur le devenir juridique
des sociétés arabo-musulmanes. Ou, plus précisément, des sociétés égyptienne et syrienne
car, il faut le dire, il n’est pas bien certain que les analyses de I’A. puissent s’appliquer
avec la méme pertinence, d’une part, au Maghreb (il me parait évident que la question,
notamment, de la codification se pose differemment dans un contexte juridique aussi

BCAI 12 (1996) B. Botiveau: Loi islamique et droit dans les sociétés arabes, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

fortement marqué par le malikisme %), et, d’autre part, au monde musulman non arabe.

Fruit d’un travail méticuleux mené aussi sur le terrain — dans les facultés de droit et
de Sari‘a des universités de Damas et d’al-Azhar (Le Caire) —, les trois premiers chapitres
(1. La loi islamique dans l’enseignement azharien contemporain; 2. Les études orientales et le
droit musulman; 3. Du réformisme islamique aux révolutions nationales : mutations des repré-
sentations du droit dans les sociétés arabes du Machreq, p. 25-137) du livre de B. Botiveau
dressent comme un tableau des représentations et perceptions contemporaines de ’ordre
juridique islamique classique et ils montrent quelles en sont les sources, dont, notamment,
tout le travail de l'islamologie juridique qui a fortement influencé, marqué et parfois
« traumatisé » les premiers intéressés. S’agissant, précisément, des pages que 1’A. consacre au
théme « Les études orientales et le droit musulman » (p. 75-102), il m’a semblé qu’il y faisait
la part un peu trop belle aux critiques contemporaines de 1’orientalisme, orientalisme qu’il
parait en réalité difficile d’aborder comme un discours homogéne et achevé. Cela débouche
par ailleurs sur ce paradoxe : d’une part, I’« esprit » de 1’orientalisme fait [’objet d’un procés,
mais, d’autre part, les productions de ce méme orientalisme sont, quant a elles, adoptées de
maniére parfois trés peu critique. Ainsi des travaux, aujourd’hui trés justement contestés, de
J. Schacht qui informent manifestement de part en part la maniére dont I’A. congoit I’histoire
ancienne du figh (role de Safi'i, institution de la fermeture de la porte de I’igtihad, etc.).

Toujours dans cette méme premiére partie de son livre, I’A. montre comment les réfor-
mistes musulmans participérent eux aussi aux « mutations des représentations du droit » dans
leur société; mais le réformisme, ses premiers représentants en tous les cas, lui parait avoir
échoué en succombant & «la croyance illusoire — la fin du xix® siécle le prouvera — qu’un
compromis, voire une synthése entre les civilisations européenne et musulmane était possible »
(p. 106). La aussi, je pense qu’une telle affirmation — un peu expéditive et pourtant trés lourde
de conséquences si elle devait s’avérer juste — ne pourrait, éventuellement, étre admise qu’au
terme d’une démonstration un peu plus étoffée dont la matiére devrait obligatoirement &tre
fournie par la lecture approfondie des nombreux textes concernant Sari‘a, usitl al-figh et figh
laissés par les réformistes. A mon sens, et méme si leur audience est aujourd’hui limitée (est-ce
vraiment déterminant?), le réformisme d’un Muhammad ‘Abduh, par exemple, n’a peut-&tre
pas encore dit son dernier mot.

L’A., a vrai dire, est plus a I’aise et est beaucoup plus convaincant dans les deux derniéres
parties de [’ouvrage, soit, d’une part, les chapitres 1v (Les signes de la modernité juridique : codes,
cours et avocature), v (La réforme a l'euvre : I'enseignement du droit) et vi (L’ambivalence du
droit de la famille) et, d’autre part, les chapitres vii (Constructions sociales du droit), viii (Le fardeau
de la politique législative) et 1X (Le renouvellement des usages du droit). La deuxiéme partie du
livre, qui me parait la plus riche, a pour objet « le processus de modernisation institutionnelle »
4 ’ceuvre en Egypte et en Syrie (avec bien entendu les références obligatoires aux réformes de

4. Dire des écoles de figh, des madahib, qu’«elles individus & Vintérieur du sunnisme » (p. 93) est
ne représentent plus — sur un plan sociolo- un propos qui doit étre sérieusement nuancé dans
gique — un véritable critere d’identification des le cas, au moins, du Maghreb.

BCAI 12 (1996) B. Botiveau: Loi islamique et droit dans les sociétés arabes, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 11. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 67

I’Empire ottoman), processus que B. Botiveau expose brillamment en faisant 1’archéologie au
sens foucaldien de la codification ®, de I’apparition de nouveaux acteurs (juges et avocats), de
nouvelles fonctions et de nouvelles institutions et de I’enseignement du droit. C’est en somme
une illustration de ce processus et de ce sur quoi il débouche concernant une matiére sensible
— le droit de la famille — qui est donnée dans le sixiéme chapitre. Enfin, les trois derniers
chapitres visent a analyser « ’interaction constante entre les contraintes institutionnelles et de
légitimation, et les stratégies des acteurs sociaux pour aménager le rapport entre loi et droit
de fagon a réaliser a leur fagon le hagq ®, c’est-d-dire le sens qu’ils ont de la justice » (p. 22).
Une profusion de faits s’y trouvent relatée avec moult détails, relations le plus souvent suivies
d’exposés interprétatifs heureusement trés clairs (ainsi, par ex., p. 276-281, Réislamiser le
droit).

Suivent trois annexes (1. Extraits du projet de codification de la chari‘e islamique (droit
civil)...; 2. Repéres chronologiques; 3. Glossaire) et une bibliographie mais hélas, pas la
conclusion générale qui aurait permis au lecteur d’avoir une vue plus synthétique des résultats
de ce beau travail.

Fric CHAUMONT
(CNRS-IREMAM, Aix-en-Provence)
Haim GERBER, State, Society and Law in Islam. Ottoman Law in Comparative Per-

spective. State University of New York Press, Albany, 1994. 233 p.

Une interprétation trés littérale de la sociologie de Max Weber a longtemps pesé sur
I’analyse des sociétés musulmanes, et en particulier sur les processus par lesquels elles se sont

5. A ce propos, un texte trés utile et extréme-
ment fouillé a échappé aux recherches bibliogra-
phiques de I’A., soit H.V. Velidedeoglu, J.N.D.
Anderson, A. Farhat et G. Tedeschi, Le mouvement
de codification dans les pays musulmans. Ses rap-
ports avec les systemes juridiques occidentaux, dans
J. Limpens (éd.), Rapports généraux du Ve congrés
international de droit comparé (Bruxelles, 4-9 aoiit
1958), E. Bruylant, Bruxelles, 1960, p. 131-185.
Je me suis aussi étonné de I’absence, dans la
bibliographie, du livre important de F. Rahman,
Islam & Modernity. Transformation of an Intel-
lectual Tradition (Chicago & London, 1984) qui
aborde avec une rare finesse différents thémes
également traités par 1’A., notamment et surtout
I’enseignement (cf. Bulletin critigue n° 4 (1987),
p. 72-73).

6. Treés discutable, au regard tout au moins de

BCAI en ligne

P’ordre juridique classique de I’islam sunnite, est
la présentation que fait I’A. du concept de haqq.
Affirmer du «droit» — en tant qu’aspiration a
réaliser le juste et dans lequel I’A. croit pouvoir
reconnaitre ce qui en arabe est dit hagg — qu’il
«est en méme temps ce qui est juste et ce qui est
vrai» (p. 233) n’a de sens que dans la perspective
néomu‘tazilite qui, il est vrai, prédomine largement
aujourd’hui chez tous ceux qui se réclament de
l’islam. Dans la pensée légalo-théologique de
I’islam sunnite, il y a un véritable hiatus entre
d’une part I’ordre ontothéologique de 1’« étre »,
le wugad, seul susceptible d’étre qualifié de «vrai»
et d’autre part, ordre du «devoir-étre», le
wugiab, qui, ne traduisant rien d’autre que la
volonté souveraine du Législateur divin, ne peut
certainement pas étre décrit par sa « justice » au
sens aristotélicien.

BCAI 12 (1996) B. Botiveau: Loi islamique et droit dans les sociétés arabes, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



