1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 61

islamisants, le veeu de H.R. Idris est aujourd’hui exaucé grice au travail du D' al-Ma‘miiri
qui est professeur de figh a Puniversité Zaytina de Tunis.

Héritier de la tradition malikite kairouanaise, ’imam al-Mazari restait jusqu’a présent
une personnalité mal connue puisqu’aucun de ses textes n’avait trouvé d’éditeur — il composa
notamment un commentaire, conservé, du Burhan fi usil al-figh d’al-Guwayni —, pas plus
que ses fatwa-s, dont on sait depuis longtemps qu’elles firent autorité au sein du madhab
malikite, n’avaient été rassemblées et a fortiori éditées.

II ne semble pas que les fatwd-s d’al-Mazari aient jamais circulé sous la forme d’un recueil
leur étant exclusivement dédié, de sorte que le premier travail de 1’éditeur fut de les regrouper
a partir de deux sources: 1) I'inédit Kitab gami‘ masa’il al-ahkam d’al-Burzuli (mort vers 841 /
1438) — I’éditeur s’est référé & deux manuscrits conservés a Tunis —, et 2) le plus connu
Mi'yar d’al-WanSariSi (m. 914 H. / 1508). Ce sont ainsi un peu plus de deux cent quatre-vingts
fatwa-s d’al-Mazari que le D' al-Ma'muri présente dans cette édition. En ce qui regarde les
Jatwd-s ayant partie liée avec le figh proprement dit — soit ’immense majorité —, elles sont
logiquement présentées selon 1’ordre traditionnellement adopté dans les traités de figh. Restent
alors quelques fatwd-s concernant soit des situations inédites (hawadit, nawazil) propres a
I’époque - elles sont particuliérement intéressantes d’une part pour ce qu’elles nous apprennent
a propos, précisément, de ces situations inédites (d’ou I’intérét, pour [’historien, de cette
littérature), et, d’autre part, parce qu’elles nous montrent assez précisément comment celles-ci
¢taient prises en charge par Vigtihad des mufti-s —, soit les usil al-figh, soit le tafsir. Cette
édition, de prime abord excellente, est complétée par : 1) une bibliographie (p. 381-393); 2) cing
index (Coran, hadit, lieux, livres, personnes : p. 395-408).

Une longue introduction en trois chapitres la précéde. La personnalité de I'Imam al-Mazari
et le contexte sociopolitique de son temps font I’objet du premier chapitre (p. 9-62), un essai
intéressant sur l’institution de I’ifta’ forme le deuxiéme chapitre — de nombreux autres textes
auraient néanmoins pu étre mis a profit dans cette étude — (p. 63-80), et les farwd-s d’al-Mazari
sont présentées dans le troisiéme chapitre (p. 81-96).

Dans la mesure ou, en islam classique, la farwa fut le mode le plus conforme 4 la théorie
— ¢laborée dans les wsiil al-figh — de «dire la norme », on ne peut qu’encourager 1’édition
de recueils tels que celui que nous offre aujourd’hui de D al-Ma‘muri.

Eric CHAUMONT
(CNRS-IREMAM, Aix-en-Provence)

John BURTON, The Sources of Islamic Law. Islamic Theories of Abrogation. Edinburgh
University Press, Edinburgh, 1990. x1--209 p. + 4 p. (postface) + 21 p. (Notes,
bibliographie, glossaire et index, thématique, noms propres et Coran).

C’est un ouvrage de facture résolument académique, dont I’érudition impressionne et agace
en méme temps, que propose ici J. Burton sous un titre un peu trompeur que vient préciser

BCAI 12 (1996) J. Burton: The Sources of Islamic Law. Islamic Theories of Abrogation, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 12

un sous-titre plus révélateur de son véritable contenu : la question de I’abrogation (rash) — qui,
effectivement, fait partie des préoccupations des légistes musulmans intéressés par la problé-
matique des sources de la Loi — telle que posée et résolue, d’abord par al-Safii et, ensuite,
par différents penseurs musulmans plus tardifs (principalement al-Tabari mais aussi al-Gassas,
al-Sarabsi, etc.).

On ne discutera pas ici du détail de ce livre sinon pour signaler son exhaustivité et,
partant, sa valeur référentielle pour quiconque s’intéresse de prés ou de loin a la problématique
de P’abrogation en islam sunnite (P’islam chiite n’est guére étudié). Les deux premiers chapitres,
sur lesquels je reviendrai plus bas, constituent en réalité une introduction dans laquelle I’A.
montre pourquoi et comment la question de I’abrogation s’est imposée A al-Safi'i dont 1'ceuvre
— principalement la Risdla mais aussi d’autres textes du Kit@h al-umm —, constitue le point
de départ de cette étude.

Tout au long des sept chapitres suivants, I’A. étudie en long et en large, notamment, la
question des fondements coraniques de la notion de nash par le truchement, surtout, du
commentaire d’al-Tabari de Coran XVI/101, 1I/106 et XXI1I/52. Ce n’est bien entendu pas
sans intention que I’A. a choisi d’aborder cette question dans le chapitre vi — de maniére
significative intitulé The alleged Kur’anic basis of nash — alors que, logiquement, on I’aurait
plus volontiers vu figurer au début de ’ouvrage. L’un des leitmotive du travail de J. Burton,
plus schachtien que ne le donne a penser sa critique de J. Schacht (Postscript: p. 210-213),
est en effet que la théorisation du nash a été a posteriori, qu’elle n’est jamais venue qu’entériner
et justifier un état de fait antérieurement établi pour des motifs que ne révélent pas vraiment
les théories. Cela est sans doute partiellement vrai mais seculement dans la mesure o, d’une
part, la méme chose pourrait étre affirmée de la théorisation de n’importe quel objet et que,
d’autre part, ce trait, de maniére aussi générale, ne diminue nullement la valeur intrinséque
des fruits d’une telle théorisation, & moins de se représenter les rapports liant la théorie a
la pratique de maniére particuliérement naive.

L’exposé des trois grandes questions traditionnelles liées a I’abrogation occupe la majeure
partie du livre :

1. La question de savoir ce qui est susceptible d’étre abrogé, soit la seule matiére 1égale de
la Révélation : ce qui a partie liée avec le devoir-étre (al-wugiib) — les statuts légaux (ahkam
al-Sar’y — 4 D’exception de ce qui se rapporte a ’étre (al-wugid).

2. La question de savoir quel objet est susceptible d’abroger quel autre objet: un verset
coranique est susceptible d’abroger un autre verset mais peut-il abroger un élément de la
sunna? Un élément de la sunna peut-il abroger un verset coranique? etc.

3. La question des trois figures, ou modes, de ’abrogation dans le Coran : « abrogation du
statut et du texte » (nash al-hukm wa al-tilawa), « abrogation du statut mais pas du texte » et
« abrogation du texte mais pas du statut ».

L’ensemble de ces développements, et c’est heureux, est abondamment illustré au moyen
des exemples, invariablement les mémes. fournis par les différents théoriciens étudiés par I’A.

Il faut encore signaler I'importance, certainement justifiée, quaccorde I’A. a la question
de la définition de la notion de nash. Sur ce point néanmoins, il me semble que R. Burton

BCAI 12 (1996) . Burton: The Sources of Islamic Law. Islamic Theories of Abrogation, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 63

a considérablement sous-évalué l'importance des enjeux extra-légaux, en l’occurrence, théo-
logiques, sous-jacents & la question de I’abrogation. S’il est, en général, partiellement vrai que
« these discussions on nash were (...) not attended with any potentially embarrassing meta-
physical or theological implications» (p. 20 ol, en réalité, I’A. ne justifie cette affirmation
qu’au regard du kalam aS‘arite), je pense, pour ma part, que le choix fait par les théoriciens
du nash de telle définition plutoét que de telle autre était largement déterminé par les véritables
problémes théologiques posés par la notion d’abrogation comme telle : 1) comment comprendre
I’abrogation en faisant I’économie de I’idée d’un changement en Dieu? 2) comment qualifier
un statut abrogé (mansiih)? A-t-il jamais été établi (¢/abit) au sens strict du terme? 3) dans
une perspective mu‘tazilite, comment concevoir qu’un acte ordonné, c’est-a-dire, un acte bon
en soi, puisse étre abrogé? etc. Autant de problémes que différents théologiens ont mis en
évidence de manicére telle qu’ils ne purent plus ensuite &tre éludés. Les textes laissés par les
usilistes (voir, par exemple, Abli Ya'la, al-"Udda fr usiil al-figh 111, p. 768 ; Ibon Barhan, al-Wusiil
ila al-usal 11, p. 5-6; al-Razi, al-Mahsil fi ‘ilm al-usitl 1, p. 525) sont, me semble-t-il, clairs
sur ce point. Et si, comme I’évoque 1I’A., le hanafite al-Sarahsi (Usil al-Sarahsi 11, p. 53-54)
proposait de définir nash par tabdil (« substitution ») plutét que par izala, ibtal ou raf*, c’est
expressément, et sans doute seulement, dans le souci, de nature théologique, de clairement
différencier le nash du bada’. Toute la dimension théologique de cette problématique me parait
ainsi trop laissée dans I'ombre par I’A. mais il est vrai que, dans sa perspective de travail,
elle ne revét pas une importance critique.

Pour en revenir aux deux premiers chapitres, maniére de genése de I’émergence de la
problématique de I’abrogation se fondant principalement sur al-Safi'i, I’A. s’y montre trés
novateur. Bravo pour ’audace mais, pour ma part, je ne suis pas convaincu par les inter-
prétations de R. Burton. AI-Safi'i est présenté de maniére trés paradoxale. D’une part, la thése
principale de I’A. est qu’en élaborant ses usil al-figh, dont sa théorie de 1’abrogation, al-Safi'i
était animé par un projet résolument conservateur : His activity cannot therefore be viewed as
one of construction. Rather, it was confined to correction and refinement through polemic (...).
Conclusions which before his time had received general assent, he likewise reviewed and justified
(souligné par I’A.) (p. 16). Ce lieu commun choisi pour qualifier I’institution $afi‘ienne de la
science des wusitl al-figh néglige absolument, comme déja J. Schacht I’ignorait, le fait que la
principale fonction expressément reconnue a cette discipline par les savants musulmans (pour-
quoi toujours s’interdire de les croire?) était et est encore aujourd’hui de fournir aux mugtahid-s
les moyens de mettre au jour le statut légal des hawaddit, soit des cas inédits qui, par définition,
ne pouvaient faire I’objet ni de correction, ni de justification. Tant que le projet prospectif
qui est au principe de la science des wusil al-figh ne sera pas reconnu, il va de soi que cette
science — et, partant, toute sa littérature — ne pourra jamais, effectivement, qu’étre qualifiée
de secondary science (p. 12), et, ce faisant, on s’oblige par ailleurs, a lire cette littérature comme
un « symptéme ».

Et tel est trés exactement le type de lecture que fait I’A. de la théorie Safi'ienne de
I’abrogation : selon J. Burton, al-Safi'i aurait échafaudé sa théorie du nash, essentiellement
afin de conserver un figh déja constitué avant lui et qui, confronté au Coran et i la sunna,

BCAI 12 (1996) J. Burton: The Sources of Islamic Law. Islamic Theories of Abrogation, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

aurait présenté bien des contradictions : The nash theorising had been born from men’s recog-
nition of the gaps between the Kur’an, the Sunna and the Fikh, and their observation of conflicts
between all three and within the documents of each of the three. Their aim had been merely to
bridge the gaps (p. 30). Ces propos, déja en général, et plus particuliérement lorsqu’on les
rapporte A Pceuvre d’al-Safi‘i, ont de quoi surprendre. Il est incontestable que 1’ceuvre d’al-Safi'i
est essentiellement critique vis-a-vis de celles de ses devanciers et de ses maitres — en
témoignent les seuls titres de plusieurs de ses ouvrages — et si I’on peut longuement débattre
du sens de cette critique, je vois vraiment mal comment [’on peut écrire que Safi'i was (...),
no more free to question the Fikh than he was to question either the Sunna or the Tafsir (p. 30).
Si, par ailleurs, sa volonté avait été¢ de justifier le figh élaboré par ses prédécesseurs et d’en
souligner la conformité avec le Coran et la Tradition, on aurait également dii voir I’igma’
— la maniére par excellence de justifier un figh préexistant et manquant manifestement
d’usil — occuper une place centrale dans ses usiil al-figh, or c’est trés exactement l’inverse
qui est vrai. L’A. a certes entiérement raison d’écrire que Safi'i’s activities represent to less
than a radical change of direction in the development of the Islamic source-theory (p. 14) mais
en méme temps il s’interdit, me semble-t-il, de prendre la mesure de ce « changement radical »
en réduisant le role de ce qu’il appelle the Islamic source-theory & une simple légitimation du
figh proprement dit.

Au principe de la théorie de 1’abrogation, il y aurait donc, selon I’A., la volonté de
combler le fossé séparant le figh tel que s’étant constitué durant le premier siécle et demi de
I’hégire et le Coran; le concept de nash constituant the Muslim’s ingenious response to the
stimulus of embarrassment (p. 4). Il n’est certes pas impossible, il est méme vraisemblable, que
la théorie de 1’abrogation a parfois servi & tirer les juristes d’embarras (cela, I’A. le montre
a satiété) mais peut-on pour autant la réduire 4 cette fonction instrumentale? L’A. ne semble
pas considérer que des versets comme XVI/101 (Lorsque nous changeons un verset contre un
autre verset...) et 11/106 (Dés que nous abrogeons un verset, ou dés que nous le faisons oublier,
nous le remplacons par un autre...) aient pu constituer des stimuli assez puissants pour inviter
les musulmans & s’interroger sur quelque chose d’approchant le concept d’abrogation. Ce
faisant, I’A. fait-il vraiment droit & I’objet de sa recherche?

Je ne crois pas pertinent, on I’a vu, le cadre général dans lequel J. Burton a inscrit son
travail. 11 reste que cela n’affecte nullement I’exposé, remarquable de précision et de clarté,
des différentes théories de ’abrogation évoquées dans ce livre et qu’a ce seul titre, il est déja
trés précieux.

Eric CHAUMONT
(CNRS-IREMAM, Aix-en-Provence)

BCAI 12 (1996) J. Burton: The Sources of Islamic Law. Islamic Theories of Abrogation, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 65

Bernard BOTIVEAU, Loi islamique et droit dans les sociétés arabes, préface de Jacques
BERQUE. Karthala / Iremam, Paris / Aix-en-Provence, 1993. 12 p. (préface) + 314 p. +
52 p. (annexes et bibliographie).

Ce n’est un mystére pour personne que 1’intérét suscité en dehors du monde de I’Islam
par Pordre juridique islamique a toujours été largement gouverné par des impératifs de nature
pragmatique : durant les trois derniéres décennies, il a pu apparaitre & beaucoup que cet objet
¢tait fort logiquement tombé en désuétude, capable seulement d’éveiller la curiosité de quel-
ques « orientalistes » versant dans un académisme aussi abstrait qu’érudit. Eh bien! c’était
une erreur d’appréciation monumentale. L’actualité nous le confirme incessamment : il aura
fallu beaucoup de naiveté pour penser que, aprés avoir été profondément bouleversé, ce vieil
ordre juridique islamique était proche de I’extinction, naturellement amené, pour cause d’ar-
chaisme invétéré, a disparaitre aprés quelques résistances anachroniques au bénéfice de systémes
juridiques plus évolués et plus aptes a gérer une société arabo-musulmane en voie de moder-
nisation. Quelle que puisse étre "image que I’on se fait de la « modernité » — concept qui,
en sol, reste théoriquement trés indéterminé (a4 cet égard, on aurait aimé que I’A. fournisse
quelques explications & propos du concept de « modernité juridique » qui revient assez souvent
sous sa plume) —, il faut aujourd’hui bon gré mal gré reconnaitre que 1’évolution des sociétés
islamiques ne s’accompagne pas de la disparition pure et simple de 1’ordre juridique qui la
structura tout au long de son histoire et de son développement. Et il est temps, également, de
comprendre qu’il serait extrémement réducteur de s’imaginer que les débats qui secouent
actuellement le monde musulman autour de la question de la Sari'a peuvent étre adéquatement
analysés dans le seul cadre de I'islamisme militant, ou, plus globalement, d’une hypothétique
réaction en forme de « retour au religieux ».

Le grand mérite du livre de Bernard Botiveau est non seulement de venir nous le rappeler,
mais aussi et surtout de proposer une analyse scientifique sérieuse de I’évolution en dents de
scie des rapports complexes liant le droit d’inspiration (ou d’importation) occidentale, depuis
son introduction dans les sociétés concernées, avec la loi islamique. L’objet est complexe et
si J. Berque, préfacier de ce livre, a certainement raison de situer le travail de B. Botiveau
dans la lignée de ceux d’illustres prédécesseurs — L. Milliot, Ch. Chehata..., — en ce qui
regarde la qualité de la recherche, il n’en reste pas moins que les choses n’en sont plus 13 ol
ces derniers les laissérent. D’oli la nécessité, bien sentie et traduite par I'A., de recourir a
des méthodes d’analyse plus fine empruntant & diverses disciplines; mais, en 1’occurrence, la
pluridisciplinarité pourrait étre subsumée sous la catégorie d’« anthropologie du droit », genre
que revendique I’A. (p. 16). N’étant pas moi-méme formé a ces méthodes, je ne peux qu’en
souligner la fécondité et la qualité de 1’éclairage qu’elles procurent sur le devenir juridique
des sociétés arabo-musulmanes. Ou, plus précisément, des sociétés égyptienne et syrienne
car, il faut le dire, il n’est pas bien certain que les analyses de I’A. puissent s’appliquer
avec la méme pertinence, d’une part, au Maghreb (il me parait évident que la question,
notamment, de la codification se pose differemment dans un contexte juridique aussi

BCAI 12 (1996) J. Burton: The Sources of Islamic Law. Islamic Theories of Abrogation, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



