50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

lesquels la pensée religieuse contemporaine se pare de sainteté et d’absolu, en revétant le
manteau de I’héritage traditionnel dans ses orientations les plus arriérées et les plus rétrogrades.
En opérant ce dévoilement, nous espérons, par I'usage des procédés de la recherche scientifique,
contribuer & mettre en lumiére le véritable visage de nombreux concepts du discours religieux
contemporain » (p. 28).

Suivent trois parties : I. Le texte [coranique] dans la culture [islamique]; II. Les méca-
nismes du texte [i"gdz, le général et le particulier, etc.]; III. Transformation et fonction du
concept de texte [sciences coraniques, fa’'wil, niveaux du texte, etc.]. Comme on voit, il s’agit
d’une entreprise considérable, qui n’est pas sans rappeler, dans un tout autre esprit, celle de
Suynti. Nous regrettons de ne pouvoir en donner une recension plus détaillée, mais espérons
en avoir fait sentir 'importance et la nouveauté.

Guy MONNOT
(EPHE, Paris)

Daniel GIMARET, Une lecture mu'tazilite du Coran. Le Tafsir d’Abii “Ali al-Djubba’i
(m. 303/915) partiellement reconstitué a partir de ses citateurs. Bibliothéque de
I’Ecole des hautes études, sciences religieuses, vol. CI. Peeters, Louvain-Paris, 1994,
890 p.

Avec ce livre, la bibliothéque islamologique s’enrichit d’une référence importante tant par
ses dimensions que par son contenu. Avec ténacité, D. Gimaret est parvenu a reconstituer,
partiellement, le fafsir perdu du grand maitre du mu‘tazilisme, Abd ‘Ali al-Gubba’i. Non
seulement partielle, la reconstitution ne pouvait étre souvent qu’approximative, car les « cita-
teurs » de Gubba’i le citent tantdt textuellement, tantdt globalement. Un travail de cet
ampleur n’aurait pas été possible sans le recours au Tahdib fi I-tafsir, volumineux commentaire
inédit du mu‘tazilite et zaydite, al-Hakim al-GuSami (494 / 1101). Grace aux microfilms des
volumes de ce tafsir, dispersés dans plusieurs bibliothéques, D. Gimaret a pu restituer une
partic non négligeable des commentaires de Gubba’i. A coté de ce commentaire, trois autres
ont été principalement mis a profit : le Tibyan fi tafsir al-Qur’an d’Aba Ga'far al-Tasi (459 /
1067) qui, d’aprés I’A., plagic le commentaire du grammairien mu‘tazilite ‘Ali b. ‘Isa
al-Rummani (384 / 994) et le Magma® al-bayan fi tafsir al-Qur’an d’al-Tabarsi (mort vers 548 /
1153). A ces deux auteurs imamites qui adoptent le plus souvent les interprétations de Gubba’i,
a D’exception de ses positions « anti-rafidites » (cf. p. 56), s’ajoute Fahr al-Din al-Razi (m. 606 /
1209) qui cite dans son Tafsir al-kabir Gubba’i, le plus souvent pour réfuter les théses
mu‘tazilites. A un degré moindre, d’autres ouvrages, le Mutasabih al-Qur’an du Qadi ‘Abd
al-Gabbar, les Haqa’iq al-ta’wil d’al-Radi, les Amali d’al-Murtadi et le Sa'd al-su‘ad d’lbn
Tawis ont permis de compléter cette moisson exégétique.

La matiére ainsi réunie est substantielle, méme si certains versets, qui auraient appelé
une exégése théologique plus fournie, ne sont pas ou sont peu commentés. Toutefois les

BCAI 12 (1996) D. Gimaret: Une lecture mu‘tazilite du Coran, Le Tafsir d’Aba ‘Ali al-Djubba’l partiellement reconstitué a partir de ses citateurs, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 51

indications recueillies par I’A. sur la taille du commentaire montrent que cette reconstitution
reste extrémement partielle. On comprend donc d’autant mieux I’utilité de ce travail. Il comble
tout d’abord un vide. On ne disposait jusqu’ici, comme référence accessible, que du commen-
taire de ZamabSari, relativement tardif et surtout philologique. Les ceuvres exégétiques du
Qadi ‘Abd al-Gabbar ne portent, quant a elles, que sur certains versets et ne peuvent donc
dispenser de se référer a ceux que D. Gimaret appelle les « pionniers» du commentaire
mu'tazilite et parmi lesquels Gubba’i tient une place éminente.

Cependant son tafsir, contemporain de Tabari, s’inscrit dans une tradition plus large.
D. Gimaret montre dans son introduction que le commentaire concerne aussi bien la philologie
que ’histoire (gisas al-anbiya’ et asbab al-nuzil), la jurisprudence, la théologie et la cosmologie.
L’introduction présente tout d’abord la maniére dont le commentaire a pu étre reconstitué.
L’analyse détaillée de ses différents aspects permet de se reporter aisément au texte. Cette
présentation fait apparaitre que, dans I’ensemble, Gubba’i ne se démarque pas de ses devanciers
et de ses contemporains. Toutefois sur un certain nombre de points, il émet un avis original.
Ceci pose le probléme de ses sources, qu’il ne cite pour ainsi dire jamais. Sans doute se
fondait-il également sur sa propre opinion, comme cela Iui a été reproché. D. Gimaret s’inter-
roge sur son appartenance juridique. La plupart de ses positions le rapproche de 1’école
hanafite, mais de facon non exclusive et 1’on peut aussi penser qu’il se considérait comme
mugtahid. Le commentaire théologique est naturellement le plus étoffé. Il confirme le souci
constant d’écarter toute atteinte possible & la transcendance divine et toute limite a la liberté
d’action de ’homme. Or, comme le remarque D. Gimaret, « une lecture mu‘tazilite du Coran
ne va pas de soi»; Gubba’i doit donc déployer ses talents d’interpréte pour faire concorder
le texte du Coran avec ses théses. Quand le Coran affirme que Dieu dirige les croyants et ne
dirige pas les incroyants, il résout la difficulté que souléve pour un mu‘tazilite cette affirmation
en avangant que Dieu guidera dans [’au-deld, les croyants vers le Paradis, et non les incroyants
(voir p. 50-52, les diverses interprétations de la direction ou de la guidance). Sur d’autres
points par contre, I’eschatologie en général et le chiatiment de la tombe en particulier, Gubba’i
reste trés proche du hadit.

Le commentaire, reconstitué dans 1’ordre des sourates et des versets, se présente tantot
comme la traduction du commentaire de Gubba’i, tantét comme une synthése des différentes
citations, ce qui est le cas le plus fréquent et facilite la lecture. Suivent ensuite des remarques
qui renvoient a d’autres passages du commentaire ou signalent la divergence ou la conver-
gence avec d’autres interprétations. Tabari sert souvent de point de comparaison, ce qui
permet de constater en quoi Gubba’i se singularise ou non vis-d-vis de I’exégése sunnite
traditionnelle. Pour certains versets, I’A. n’a pas ménagé sa peine et certaines notes constituent
de véritables mises au point sur telle question d’exégése.

Le livre ne se contente donc pas de restituer, autant que faire se peut, un commentaire
perdu, il amorce une étude comparée des commentaires coraniques. Il apporte donc une
contribution aux études coraniques d’autant plus précieuse, que la littérature en langue frangaise
dans ce domaine reste extrémement indigente. Il faut également féliciter I’éditeur qui a réussi
a publier dans un format trés maniable et une typographie impeccable un ouvrage qui ne

BCAI 12 (1996) D. Gimaret: Une lecture mu‘tazilite du Coran, Le Tafsir d’Aba ‘Ali al-Djubba’l partiellement reconstitué a partir de ses citateurs, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

52 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

comporte pas moins de 890 pages. Il rendra de grands services aussi bien aux islamologues,
qu’aux lecteurs du Coran et a tous ceux qu’intéresse I’interprétation du Livre.

Denis GRrIL
(Université de Provence)

Cornelia SCHOCK, Adam im Islam. Ein Beitrag zur Ideengeschichte der Sunna [Adam en
islam. Une contribution a histoire des idées dans I’islam sunnite]. Klaus Schwarz
Verlag, Berlin, 1993 (Islamkundliche Untersuchungen, Bd. 168). 15 x 23,5 cm,
10 4 232 p., 14 tableaux.

Waltraud BORK-QAYSIEH, Die Geschichte von Kain und Abel (Habil und Qabil) in der
sunnitisch-islamischen Uberlieferung. Untersuchung von Beispielen aus verschiedenen
Literaturwerken unter Beriicksichtigung ihres Einflusses auf den Volksglauben [L’histoire
de Cain et Abel dans la tradition islamique sunnite. Etude d’exemples tirés de
diverses (catégories d’) ouvrages, compte tenu de leur influence sur la croyance
populaire]. Klaus Schwarz Verlag, Berlin, 1993 (Islamkundliche Untersuchungen,
Bd. 169). 15 x 23,5 cm, 14 -+ 182 p., 19 photographies in-texte.

Le hasard — car c’en est un, apparemment — fait bien les choses. Voild deux théses
soutenues la méme année, 1'une a I’université de Fribourg-en-Brisgau, ['autre a celle de
Mayence, et qui sont faites, a 1’évidence, pour se compléter. Non qu’elles soient de qualité
égale. Le travail de C. Schock Pemporte de loin sur celui de sa compatriote, tant par la
richesse de I’érudition que par la profondeur de I’analyse. Il y a, entre les deux ouvrages, la
distance que nous mettrions chez nous entre une trés remarquable thése de doctorat, digne
de félicitations, et un simple (mais bon) mémoire de DEA.

Le matériau exploité dans les deux cas est, 3 peu de choses prés, le méme. D’abord les
succinctes données coraniques (limitées, pour Cain et Abel, & cinq versets de la sourate 5).
Puis les explications, amplifications, additions auxquelles elles ont donné lieu, d’une part,
dans le hadith et I’exégése coranique, d’autre part, dans les ouvrages d’ahbdr traitant soit de
I’histoire en général (comme ceux de Tabari, Mas‘idi, etc.), soit spécifiquement des « histoires
des prophétes » (gisas al-anbiyd’), comme ceux de Kisa’i et Ta'labi.

Bien siir, la littérature relative & Adam est incomparablement plus abondante que celle
relative & ses deux malheureux fils. C’est pourquoi, sans doute, C. Schéck a tenu a restreindre
son propos. On ne trouvera pas dans son livre — et peut-étre devra-t-on le regretter —
tout ce qui est dit, en islam, & propos de notre commun ancétre. L’auteur (qui s’en explique
p. 6-7 de son introduction) n’en a retenu que les trois éléments les plus importants, et les plus
significatifs théologiquement : 1) la création d’Adam : comment et sous quelle forme Dieu
I’a créé, la perfection, tant spirituelle que corporelle, dont, au départ, Il I’a investi; 2) la faute
d’Adam : la nature de cette faute, les problémes posés par ’exégése des versets 2,30 et 7,189-
190, la signification a donner au célébre hadith dans lequel Adam répond a Moise que sa

BCAI 12 (1996) D. Gimaret: Une lecture mu‘tazilite du Coran, Le Tafsir d’Aba ‘Ali al-Djubba’l partiellement reconstitué a partir de ses citateurs, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



