1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 49

Amputer la langue frangaise des expressions latines qui y sont habituelles est une mesquinerie
de la modernité, et paraitra grotesque a nos voisins anglais ou allemands, dont la langue
maintient vivants beaucoup d’héritages latins (cf. ici méme, p. 96..). Dans le texte frangais,
p. 6s, il est choquant de lire successivement le mot étranger gihdd translittéré sans la longue
qui lui appartient, tandis qu’un mot francisé de longue date, « imam », se voit alourdi d’un
accent circonflexe inutile. Pages vI et 251, I'usage d’une majuscule pour « Islam » nous parait
d’autant moins compréhensible que celui-ci est immédiatement distingué du « judaisme » a
Pintérieur du « monde musulman » (que nous aurions personnellement appelé « islamique »
pour bien noter que I’adjectif ne se référe pas directement & une religion). On regrette beau-
coup, d’autre part, que les éditeurs francais n’aient pas encore saisi I'importance d’un index
(ici absent) pour achever et parfaire un ouvrage collectif. Enfin, on se félicite vivement que
I’hindouisme soit présent par la voix de Charles Malamoud, « Remarques sur une cérémonie
védique dans I’Inde de 1990 » (157-174), mais I’activisme d’une religion du Livre aussi marquée
que celle des sikhs aurait certainement dii aussi recevoir sa place dans cet ouvrage de qualité.

Guy MonnoTr
(EPHE, Paris)

Nasr Hamid ABU ZAYD, Mafhiim al-nass. Dirasat fi ‘uliim al-Qur’an. Bayrit, al-Markaz
al-taqafi al-"arabi, 1990. 17 x 24 cm, 319 p.

Deux ouvrages, 1'un et 'autre parus a Beyrouth, Dar al-tanwir lil-tiba‘a wal-na$r, dans
les années quatre-vingt, avaient déja attiré Iattention sur Uauteur : al-Ittigah al-‘aqli fi I-tafsir :
dirdasa fi qadiyyat al-magdz fi I-Qur’an ‘inda l-mu'tazila, puis Falsafat al-ta’wil : dirasa fi ta’wil
al-Qur’an ‘inda Muhyi I-Din b. ‘Arabi. Aprés s’étre longtemps concentré sur le lien entre le
lecteur ou commentateur et le texte, sur [’activité propre du lecteur ou sur I'influence qu’il
recoit du patrimoine culturel enveloppant le texte, M. Abl Zayd a estimé qu’il fallait en venir
au texte lui-méme, et «tenter de découvrir ses éléments générateurs et ses mécanismes
propres » (p. 6). Dans son introduction, il nous dit que ce livre est le fruit de son enseignement
a 'université du Caire et a sa branche de Khartoum, et il rend un hommage particulier au
regretté “Abd al-"Aziz al-Ahwani. Une étude comme celle ou il s’est lancé ne peut faire
abstraction des rapports étroits de la société et de la culture arabes avec le Coran. L’auteur
ne nous le cache pas : « Les préoccupations du chercheur sur le plan académique ne se séparent
pas des soucis du citoyen, mais ils se répondent les uns aux autres» (p. 5).

D’ou, aprés cette introduction bréve mais sentie, un avant-propos substantiel sur « Le
discours religieux et la méthode scientifique ». Prenant acte de ce que « La civilisation arabe
islamique est la civilisation du texte» (p. 9), il développe une réflexion qui méne & cette
déclaration : « La lecture d’al-Gazali, par dela son importance pour découvrir 1'évolution
survenue dans la pensée au concept de texte, nous fait percevoir la voix du passé qu’on nous
fait présentement ressortir, et nous donne encore d’autres lumiéres sur les mécanismes par

BCAI 12 (1996) N.H. Abl Zayd: Mafhim al-nass. Dirasat fi ‘ulidm al-Qur'an, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

lesquels la pensée religieuse contemporaine se pare de sainteté et d’absolu, en revétant le
manteau de I’héritage traditionnel dans ses orientations les plus arriérées et les plus rétrogrades.
En opérant ce dévoilement, nous espérons, par I'usage des procédés de la recherche scientifique,
contribuer & mettre en lumiére le véritable visage de nombreux concepts du discours religieux
contemporain » (p. 28).

Suivent trois parties : I. Le texte [coranique] dans la culture [islamique]; II. Les méca-
nismes du texte [i"gdz, le général et le particulier, etc.]; III. Transformation et fonction du
concept de texte [sciences coraniques, fa’'wil, niveaux du texte, etc.]. Comme on voit, il s’agit
d’une entreprise considérable, qui n’est pas sans rappeler, dans un tout autre esprit, celle de
Suynti. Nous regrettons de ne pouvoir en donner une recension plus détaillée, mais espérons
en avoir fait sentir 'importance et la nouveauté.

Guy MONNOT
(EPHE, Paris)

Daniel GIMARET, Une lecture mu'tazilite du Coran. Le Tafsir d’Abii “Ali al-Djubba’i
(m. 303/915) partiellement reconstitué a partir de ses citateurs. Bibliothéque de
I’Ecole des hautes études, sciences religieuses, vol. CI. Peeters, Louvain-Paris, 1994,
890 p.

Avec ce livre, la bibliothéque islamologique s’enrichit d’une référence importante tant par
ses dimensions que par son contenu. Avec ténacité, D. Gimaret est parvenu a reconstituer,
partiellement, le fafsir perdu du grand maitre du mu‘tazilisme, Abd ‘Ali al-Gubba’i. Non
seulement partielle, la reconstitution ne pouvait étre souvent qu’approximative, car les « cita-
teurs » de Gubba’i le citent tantdt textuellement, tantdt globalement. Un travail de cet
ampleur n’aurait pas été possible sans le recours au Tahdib fi I-tafsir, volumineux commentaire
inédit du mu‘tazilite et zaydite, al-Hakim al-GuSami (494 / 1101). Grace aux microfilms des
volumes de ce tafsir, dispersés dans plusieurs bibliothéques, D. Gimaret a pu restituer une
partic non négligeable des commentaires de Gubba’i. A coté de ce commentaire, trois autres
ont été principalement mis a profit : le Tibyan fi tafsir al-Qur’an d’Aba Ga'far al-Tasi (459 /
1067) qui, d’aprés I’A., plagic le commentaire du grammairien mu‘tazilite ‘Ali b. ‘Isa
al-Rummani (384 / 994) et le Magma® al-bayan fi tafsir al-Qur’an d’al-Tabarsi (mort vers 548 /
1153). A ces deux auteurs imamites qui adoptent le plus souvent les interprétations de Gubba’i,
a D’exception de ses positions « anti-rafidites » (cf. p. 56), s’ajoute Fahr al-Din al-Razi (m. 606 /
1209) qui cite dans son Tafsir al-kabir Gubba’i, le plus souvent pour réfuter les théses
mu‘tazilites. A un degré moindre, d’autres ouvrages, le Mutasabih al-Qur’an du Qadi ‘Abd
al-Gabbar, les Haqa’iq al-ta’wil d’al-Radi, les Amali d’al-Murtadi et le Sa'd al-su‘ad d’lbn
Tawis ont permis de compléter cette moisson exégétique.

La matiére ainsi réunie est substantielle, méme si certains versets, qui auraient appelé
une exégése théologique plus fournie, ne sont pas ou sont peu commentés. Toutefois les

BCAI 12 (1996) N.H. Abl Zayd: Mafhim al-nass. Dirasat fi ‘ulidm al-Qur'an, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



