1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 47

Les retours aux Ecritures. Fondamentalismes présents et passés. Edité par Evelyne
PATLAGEAN et Alain LE BOULLUEC. Pecters (Bibliothéque de I’Ecole des hautes
études, section des sciences religieuses, volume XCIX), Louvain-Paris, 1993.
15,5 X 24 cm, vi+ 399 p.

Ce volume présente les actes d’un colloque tenu en janvier 1992 au Collége de France,
sur une initiative de M. Emmanuel Le Roy Ladurie. Aprés un avant-propos des deux « éditeurs »,
on trouve ici vingt communications, dues & onze Israéliens (tous de ['université hébraique de
Jérusalem) et a neuf Frangais (dont quatre de I’Ecole pratique des hautes études, section des
sciences religieuses). Elles sont groupées en quatre parties : I. Affleurements contemporains.
II. Approches chrétiennes modernes de I’Ecriture sainte. III. L’Ecriture sainte dans le monde
musulman des premiers siécles (islam, judaisme). IV. Interprétations chrétiennes médiévales et
antiques. La premiére partie (164 p.) fait prés de la moitié¢ du volume et justifie pleinement le titre
d’une entreprise qui « soumet les phénoménes anciens, sans anachronisme, aux sollicitations de
la modernité » (p. 4). Cette orientation est mise en ceuvre dans la structure de ’ouvrage, qui
procede, grosso modo, par ordre chronologique inverse : du présent au passé. Nous présenterons
d’abord les six textes portant sur I’islam, avant de passer & de bréves réflexions générales.

Emmanuel Sivan, ¢ Jihad : Text, Myth, Historical Realities >’ (83-99), déploie sur ce sujet
brillant une connaissance aussi vaste que profonde. Il souligne le mariage du gihdd avec la
Sari‘a, insiste avec pénétration sur 'imprégnation de la mentalité musulmane par le gihad et
(93s) sur son réle dans 1’évolution de la société islamique, analyse la mutation des années
soixante, quand les radicalistes musulmans tournent le combat vers leurs coreligionnaires
« malades de 1’Occident » et assujettis aux Etats injustes (94s), et conclut : «One may surmise
that the anti-apostate (rmurtadd) Jihad is bound to be the norm towards the end of the century. »

Mohammad Ali Amir-Moezzi, « Réflexions sur une évolution du shi‘isme duodécimain :
tradition et idéologisation » (63-82), trace avec maitrise la courbe d’évolution qui va de I’ima-
misme originel au shi‘isme duodécimain, et a ses variantes de plus en plus politisées dans
I’'ustlisme depuis le x1x°© siécle, et dans la révolution khomeyniste. Quand on passe de la tradition
ésotérique originelle a la tradition théologico-juridique, le ‘agl, jusqu’alors entité et faculté
sacrées, se voit réduit au sens d’intellect rationnel. Tl est particuliérement intéressant pour
I’histoire des paralogismes (qui se poursuit sous nos yeux, parfois méme dans les cercles
académiques) que les mutakallimin shi‘ites aient justifié leur méthode par les éloges que les
imams adressaient au ‘aq/, certes, mais dans le sens hiératique et point du tout rationalisant
qu’il avait pour eux (69 s). La transformation de 1’igtihad est grosse de conséquences : la
« division des croyants entre le mugtahid « héritier des prophétes », donc devant étre « imité »,
et le simple fidéle «imitateur » (mugallid) [...] entraine ’apparition d’une conception charis-
matique de la classe religieuse » (74). Ainsi est pavée pour les wusilis 1a route qui méne au
marga‘-i taqlid (78 s).

Hava Lazarus-Yafeh, ©“ Muslim Medieval Attitudes towards the Qur’an and the Bible
(253-267), se lit agréablement. Les notes sont trop rares pour montrer la solidité de cet article,
et souvent sa dépendance aux études antérieures. C6té juif, on reléve « the almost systematic

BCAI 12 (1996) E. Patlagean & A. Le Boulluec (éd.): Les retours aux Ecritures. Fondamentalismes présents et passés, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

tearing asunder of the plain text of Scriptures by Midrashic exegesis — to an extent only
rarely found even in Muslim allegorical exegesis of the Qur’an. Perhaps the idea was that the
words and letters of the Bible as divine revelation could be used in any possible way to express
everything considered to be related to that revelation » (254; nous soulignons). Le plus inté-
ressant est 1’étude des attaques précises menées contre le texte biblique par Ibn Hazm, puis
al-Samaw’al, sur la triple base de la falsification, de 1’existence d’abrogations, et du manque
de fawatur (réle d’Esdras?). L’A. se donne ensuite bien du mal pour concilier le criticisme des
musulmans envers la Bible avec leur fondamentalisme envers le Coran. La raison en est pourtant
simple : 4 leurs yeux, la Bible concréte n’est tout entiére qu’humaine, tandis que le Coran
tout entier n’est que divin.

Sarah Stroumsa, « Ecritures alternatives? Tradition et autorité chez les libres penseurs
en Islam médiéval » (269-293), étudie les hommes dont la réflexion se serait «libérée des
chaines de la tradition monothéiste » (270; cf. 273, milieu). Elle n’en trouve finalement que
deux, bien connus : ce pauvre Ibn al-Rawandi et le remarquable Abl Bakr al-Razi. L’A. a
fouillé beaucoup de textes. Mais le recueil recensé est un cadre artificiel pour ce bon article.
Celui-ci souffre d’avoir dii s’y conformer vaille que vaille. La notion d’Ecritures, telle qu’elle
est distendue p. 270, n’a plus de valeur scientifique. Mais cette distorsion est nécessaire pour
pouvoir prétendre, avec excés, que les «libres penseurs» se rattachaient, eux aussi, 4 des
Ecritures. Quant 2 dire que les philosophes antiques et médiévaux suivaient chacun une tradition
(288), c’est enfoncer une porte ouverte (cf. les travaux de M. Pierre Hadot, par ex.). L’A. est
finalement bien inspirée de reconnaitre que la diffusion de la «libre pensée » est surtout un
cauchemar de l'imaginaire musulman (289). Page 288, ’index auquel renvoie la note 67 ne
comporte pas (& sa p. 435) le mot annoncé. P. 282, n. 46, intéressante remarque sur les
barahima. Le rapprochement entre la pensée pseudo-sabéenne et Abii Bakr al-Razi (283) rejoint
notre hypothése dans Shahrastani, Livre des religions et des sectes, t. 11, 12.

Etan Kohlberg, ¢ Authoritative Scriptures in Early Imami Shi‘ism > (295-312), dans une
étude magistrale, montre d’abord trés clairement que les docteurs shi‘ites ont progressivement
réduit au minimum, en pratique, leurs graves réserves de principe & I’égard de la Vulgate
‘utmanienne. Il passe ensuite en revue les différentes Ecritures (sahifa, gafr, gami‘a, mushaf)
dont les imamites affirment I’existence, et signale le lien qu’ils font entre ces Ecritures et les
livres bibliques ou apparentés que mentionne le Coran. Enfin, il met en paralléle I’occultation
du XII¢ imam et I’ignorance du sens total des Ecritures complétes : la venue du Mahdi mettra
fin & ’'une comme & I’autre. A propos de la p. 297, rappelons que Sahrastani, Mafatih al-asrar,
éd. fac-similé de Téhéran, fol. 5a, rapporte lui aussi le sabar de I'imam Ga'far sur le codex
de “Ali, codex dont la liste des sourates est donnée en fols. 7a-9a.

Haggai Ben-Shammai, ¢ Return to the Scriptures in Ancient and Medieval Jewish Sec-
tarianism and in Early Islam *°, traite de P’islam aux p. 330-337 et nous évite de rechercher
dans une concordance biblique les références aux expressions sefer (terat) moshe et sefer
terat ha elehim (332-334) qui peuvent &tre rapprochées d’expressions coraniques.

On regrettera quelques imperfections techniques. Page 4, «ici et maintenant» ne veut
rien dire en frangais, alors que tout lecteur instruit comprend immédiatement hic et nunc.

BCAI 12 (1996) E. Patlagean & A. Le Boulluec (éd.): Les retours aux Ecritures. Fondamentalismes présents et passés, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 49

Amputer la langue frangaise des expressions latines qui y sont habituelles est une mesquinerie
de la modernité, et paraitra grotesque a nos voisins anglais ou allemands, dont la langue
maintient vivants beaucoup d’héritages latins (cf. ici méme, p. 96..). Dans le texte frangais,
p. 6s, il est choquant de lire successivement le mot étranger gihdd translittéré sans la longue
qui lui appartient, tandis qu’un mot francisé de longue date, « imam », se voit alourdi d’un
accent circonflexe inutile. Pages vI et 251, I'usage d’une majuscule pour « Islam » nous parait
d’autant moins compréhensible que celui-ci est immédiatement distingué du « judaisme » a
Pintérieur du « monde musulman » (que nous aurions personnellement appelé « islamique »
pour bien noter que I’adjectif ne se référe pas directement & une religion). On regrette beau-
coup, d’autre part, que les éditeurs francais n’aient pas encore saisi I'importance d’un index
(ici absent) pour achever et parfaire un ouvrage collectif. Enfin, on se félicite vivement que
I’hindouisme soit présent par la voix de Charles Malamoud, « Remarques sur une cérémonie
védique dans I’Inde de 1990 » (157-174), mais I’activisme d’une religion du Livre aussi marquée
que celle des sikhs aurait certainement dii aussi recevoir sa place dans cet ouvrage de qualité.

Guy MonnoTr
(EPHE, Paris)

Nasr Hamid ABU ZAYD, Mafhiim al-nass. Dirasat fi ‘uliim al-Qur’an. Bayrit, al-Markaz
al-taqafi al-"arabi, 1990. 17 x 24 cm, 319 p.

Deux ouvrages, 1'un et 'autre parus a Beyrouth, Dar al-tanwir lil-tiba‘a wal-na$r, dans
les années quatre-vingt, avaient déja attiré Iattention sur Uauteur : al-Ittigah al-‘aqli fi I-tafsir :
dirdasa fi qadiyyat al-magdz fi I-Qur’an ‘inda l-mu'tazila, puis Falsafat al-ta’wil : dirasa fi ta’wil
al-Qur’an ‘inda Muhyi I-Din b. ‘Arabi. Aprés s’étre longtemps concentré sur le lien entre le
lecteur ou commentateur et le texte, sur [’activité propre du lecteur ou sur I'influence qu’il
recoit du patrimoine culturel enveloppant le texte, M. Abl Zayd a estimé qu’il fallait en venir
au texte lui-méme, et «tenter de découvrir ses éléments générateurs et ses mécanismes
propres » (p. 6). Dans son introduction, il nous dit que ce livre est le fruit de son enseignement
a 'université du Caire et a sa branche de Khartoum, et il rend un hommage particulier au
regretté “Abd al-"Aziz al-Ahwani. Une étude comme celle ou il s’est lancé ne peut faire
abstraction des rapports étroits de la société et de la culture arabes avec le Coran. L’auteur
ne nous le cache pas : « Les préoccupations du chercheur sur le plan académique ne se séparent
pas des soucis du citoyen, mais ils se répondent les uns aux autres» (p. 5).

D’ou, aprés cette introduction bréve mais sentie, un avant-propos substantiel sur « Le
discours religieux et la méthode scientifique ». Prenant acte de ce que « La civilisation arabe
islamique est la civilisation du texte» (p. 9), il développe une réflexion qui méne & cette
déclaration : « La lecture d’al-Gazali, par dela son importance pour découvrir 1'évolution
survenue dans la pensée au concept de texte, nous fait percevoir la voix du passé qu’on nous
fait présentement ressortir, et nous donne encore d’autres lumiéres sur les mécanismes par

BCAI 12 (1996) E. Patlagean & A. Le Boulluec (éd.): Les retours aux Ecritures. Fondamentalismes présents et passés, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



