II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

The Notion of « Religion» in Comparative Research. Selected Proceedings of the XVIth
Congress of the International Association for the History of Religions (Rome, 3rd-
8th September, 1990). Edited by Ugo BIANCHI. « L’Erma» di Bretschneider
(Storia delle Religioni 8), Roma, 1994. 17,5 X 24 cm, xLviI -+ 921 p.

Le congrés quinquennal de I’Association internationale d’histoire des religions, ou la
France est représentée par la « Société Ernest Renan », a réuni 331 participants (de 34 pays),
dont six Francgais seulement. Il était divisé en 31 sections ou sous-sections. Avant de venir &
I’islam, objet particulier de notre intérét, il faut mettre en relief le théme général du congrés.
Le contenu et ’intitulé de la discipline « histoire des religions » sont contestés depuis plusieurs
années, et le prochain congrés de I’association (Mexico, 1995) doit en débattre. Mais plus
profondément, la notion méme de «religion » demandait une clarification, ou plutét méritait
qu’on soulignit certaines ambiguités et son étroite dépendance a4 la diversité des univers
culturels, ceux des religions considérées tout autant que ceux des chercheurs qui les considérent.
Cet effort est sensible dans la plupart des communications retenues dans ces actes volumineux.
1l est particuliérement présent dans les seize conférences générales et dans les cinq allocutions
de cloture. La plupart des conférences générales situent la notion de religion et les notions
voisines en différents univers culturels comme le monde indien, 1’Asie orientale, 1’Antiquité
classique ou le christianisme primitif. Dans la session de cloture, a I'université « La Sapienza »
de Rome, les tendances internes A 1’association, et le débat sur son nom officiel (histoire des
religions, & maintenir ? science de la religion? études religicuses ?), se sont mélés a une approche
plus exacte et plus souple de la «religion », de facon excitante pour les esprits. Un acquis
positif semble é&tre le caractére « analogique» (ni univoque, ni équivoque) de la notion de
religion, sur lequel tombent explicitement d’accord les professeurs Ninian Smart (902), Giulia
Sfameni Gasparro (916; ¢f. 917), Ugo Bianchi (921; cf. XXI). Le premier demande que 1’on
étende 1’étude des religions aux amalgames de religion et d’idéologie (qui appartiennent 4 ce
quon appelle le parareligieux). La seconde estime avec justesse que la religion, et semblable-
ment 1’étude des religions, est « une tradition cumulative ». Le professeur Bianchi ne se borne
pas A relever que : « La méthode donne progressivement forme a son ou ses objets, tandis que
I’objet, a son tour, affine la méthode en lui imposant 1’adéquation aux réalités polychromes
et polysémiques que, de maniére plus ou moins discutable, nous appelons °religicuses’. »
Il souligne avec bonheur que le temps est ici un facteur intrinséque de la recherche comme
de son objet : pour préciser leur notion en sortant d’une circularité conceptuelle et plate, il faut
leur ajouter « une dimension de profondeur, & savoir la dimension du ‘ devenir ’ ».

C6té islam, sept communications sont retenues dans le volume. Guy Monnot, « L’idée
de religion, et son évolution, dans le Coran » (conférence générale), montre que cette idée est,

BCAI 12 (1996) U. Bianchi (éd.): The Notion of «Religion» in Comparative Research. Selected Proceedings of the XVIth Congress of the International Association of the
History of Religious (Rome 3rd-8th september 1990), recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

46 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

souvent de fagon explicite (din, milla), d’une présence insistante dans le Coran, puis qu’elle y
a évolué A travers trois étapes lies a la succession des controverses : la pierre de touche de
la religion a d’abord été Dieu, ensuite le Livre, enfin le Prophéte. Antonio Campisi, « Lessico
della teologia islamica » (491-495), présente cet ouvrage « & paraitre prochainement », qui serait
surtout un répertoire des concepts coraniques, puis développe des considérations plutdét abs-
traites sur la relation de P’islamologie & I’histoire des religions. Abrahim H. Khan, ¢ The
Concept of Person with Reference to Islam > (497-508), n’étudie pas cette notion dans la pensée
islamique (ou elle n’a pas d’expression précise), mais, dans la maniére de S.H. Nasr, décrit
la ““ human reality >’ (passim) selon le Coran et en Muhammad, qui est “ the perfect person *
(505). Aucun texte arabe ne semble utilisé directement. Trois fois, p. 501, il faut lire dahr (et
non dhar). Syed Habibul Haq Nadvi, ¢ Ijtihad (Personal Reasoning) : The principle of Dyna-
mism in Islamic Legal Philosophy > (509-515) : la porte de ’ijtihad est toujours ouverte, mais
les modernistes ne doivent pas y faire passer * the European edition of the Shari'a >’. Bernd
Radtke, ¢ Gesetz und Pfad in der frithen islamischen Mystik. Einige Bemerkungen > (516-522),
s’insurge contre le préjugé, a vrai dire un peu ancien maintenant, qui considére la voie soufie
(tariga) comme opposée & la loi musulmane (Sari‘a), et cite a ce propos les récits d’une vision
du Prophéte par al-Tigani d’une part, et par al-Tirmidi de ’autre. L’A. note toutefois que le
soufisme n’a jamais été un phénoméne unifié, et qu’un divorce s’est parfois établi entre lui et
la sunna. Daniel J. Sahas, < The Notion of Religion with Reference to Islam in the Byzantine
anti-Islamic Literature ** (523-530). Cette communication, marquée au coin d’une grande éru-
dition, montre que la notion de religion n’existait pas clairement chez les Byzantins, mais
qu’on peut inférer son contenu de leurs affirmations polémiques contre I'islam. Ce dernier,
ils ne le nomment jamais par son non, mais désignent les musulmans par une série d’appel-
latifs, ethniques ou autres, qui montrent que pour eux : « La religion, ce sont les gens et la
maniére dont ils sont et peuvent étre identifiés [...]. Un peuple constitue une religion, et la
religion est la totalité de ce qui manifeste la vie, la culture, la conduite, la tradition et la
mission eschatologique d’un peuple » (527). Deux auteurs seulement, sans doute grice a leur
propre valeur spirituelle, ont échappé a cette réduction de la religion a I'identité collective
(529 s) : ce sont Jean Damascéne, qui percoit la religion comme une réalité complexe dont il
tente déja de cerner les éléments, et qui caractérise ’islam comme thréskeia, « religion », et
plus tard Grégoire Palamas, qui fut prisonnier des « Turcs » et donne pourtant leur theosébeia,
«vénération de Dieu», en exemple aux chrétiens. Jacques Waardenburg, « Muslim Notions
of Religion as Manifested in Interreligious Discourse » (531-540), s’appuie sur trois exemples
connus : Al-Mahdi dans DI’entretien qu’eut avec lui le Catholicos Timothée I1°f, ’empercur
Akbar, Muhammad ‘Abduh. Chaque fois, ces « dialogues » sont élargis ou préparés par un
mouvement de traductions. La rencontre de mondes culturels différents améne un changement
dans la notion méme de religion.

Guy MonNNOT
(EPHE, Paris)

BCAI 12 (1996) U. Bianchi (éd.): The Notion of «Religion» in Comparative Research. Selected Proceedings of the XVIth Congress of the International Association of the
History of Religious (Rome 3rd-8th september 1990), recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



