42 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

we et w- «et». Le probléme inhérent & la notation en arabe des réalisations vocaliques apparait
pour [e], notée par une kasra quand elle correspond & un /i/ et par une fatha quand il s’agit

de la réalisation de /a/, marque du féminin : ex. p. 37 en arabe : &5 (transcrit tekke p. 90)

et & ’état construit kS5 (tekktek @ioy p. 90). .
Notons aussi que ez-zoltan a toujours pour équivalent dans le texte arabe ol ;I (et non

Y

Ol J‘g). Les formes dérivées en n- sont toujours écrites précédées de | : é_lén;i [nZekk «je me
dépéche, je trotte », de méme que <! correspond a [f] « dans »].

Précisons toutefois que ces points de détail ne génent absolument pas la lecture de ces
textes par un Mauritanien, comme l'auteur a pu, avec plaisir, le constater.

La belle porte traditionnelle (porte de Qualata, cliché de 1’auteur) qui orne la couverture
de ce volume nous incite & franchir le seuil du monde merveilleux que recéle 1’ouvrage. Ce
livre porte & la connaissance d’un trés large public une littérature méconnue et il a ’immense
mérite de permettre aux arabophones scolarisés de Mauritanie d’avoir un accés direct a leur
littérature. De plus, fixer par I’écrit ce riche corpus sauvegarde une partie précieuse de ce
patrimoine culturel menacé de disparition rapide (p. XI) par l’avancée d’autres moyens de
communiquer la sagesse et I’expérience. Ces qualités ne doivent pas faire passer au second
plan les autres intéréts scientifiques de 1’ouvrage qui s’adresse aussi aux spécialistes de litté-
rature, aux ethnologues et aux linguistes.

Marie-Claude SIMEONE-SENELLE
(CNRS, Paris)

Rex Sean O’FAHEY (compiled by), Arabic Literature of Africa, volume 1, The Writings
of Eastern Sudanic Africa to c. 1900, with the Assistance of Muhammad Ibrahim
ABU SALIM, Albrecht HOFHEINZ, Yahya Muhammad IBRAHIM, Bernd RADTKE and
Knut S. Viker. E.J. Brill, Leiden, 1994. [Collection Handbuch der Orientalistik].
434 p.

Cet ouvrage est le premier d'une série en projet de six volumes, sous la direction conjointe
de John O. Hurwick, Ulinitiateur, et de Rex S. O’Fahey. Il a pour but de fournir, sur
PAfrique saharienne et subsaharienne, un instrument biobibliographique comparable aux
recueils de Carl Brockelmann et de Fuat Sezgin. Le découpage géographique prévu pour
chaque volume de la série est le suivant : I. Eastern Sudanic Africa to c. 1900, II. Central
Sudanic Africa, III. Eastern Africa, 1V. Western Sudanic Africa, V. Eastern Sudanic Africa
from ¢. 1900, VI. Western Sahara.

Il a manqué a DP’é¢tude de I'Islam et des sociétés musulmanes au sud du Sahara une
véritable étape « orientaliste ». Cette entreprise au long cours vise donc & donner aux recherches
islamo-africanistes I’appareil de sources qui lui fait encore largement défaut ou qui, du moins,
est éparpillé dans des catalogues et inventaires morcelés, partiellement inédits et difficiles

BCAI 12 (1996) R.S. O’Fahey (éd.): Arabic Literature of Africa, vol. I, The Writings of Eastern Sudanic Africa to c. 1900, recensé par J.-L. Triaud
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 43

d’acceés. Comme les deux éditeurs scientifiques ’indiquent en avant-propos, 1’étude de I’histoire
politique et sociale de I’Afrique subsaharienne musulmane, a avancé beaucoup plus vite que
celle de ses traditions intellectuelles, religieuses et littéraires (p. IX).

Le titre du premier volume, comme le reconnait R.S. O’Fahey lui-méme, est partiel-
lement inexact. La République du Soudan (Khartoum) est bien au cceur de 1’espace couvert,
mais il s’y ajoute de multiples extensions géographiques, tels le Sahara oriental et le Tchad
(ce dernier « completely terra incognita », p. X1), ou thématiques, tels les écrits d’Ahmad b. Idris,
pourtant étranger a la zone, mais dont les enseignements ont eu, par 'intermédiaire de ses
disciples, un grand impact local. Plus que d’un découpage géographique formel, il s’agit donc
d’une approche combinée grice a laquelle R.S. O’Fahey a croisé et rassemblé ses principaux
intéréts de recherches depuis plus de vingt ans (Soudan d’une part, Ahmad b. Idris et I’héritage
idrisi, de I’autre). C’est 12 le principal fil conducteur de ce travail qui prend le Soudan comme
«neeud » d’une enquéte plus intellectuelle que codicologique.

L’inventaire proprement dit est précédé d’une présentation en dix pages des processus de
diffusion de la langue arabe et de 1'Islam le long de la vallée du Nil : immigration lente de
groupes nomades arabes du Xxi® au xiv® siécle, jusqu’a la chute du royaume chrétien de
Dongola (dont la cathédrale est transformée en mosquée en 717 H. [ 1317), naissance, & partir
du xvi¢ siécle, d’Ftats soudanais nominalement islamisés (Funj, Darfur, Waddai), puis, a
partir du xviI® siécle, pénétration d’hommes de terrain, enseignants et soufis, constructeurs de
mosquées et d’écoles, connus sous le nom de fugara’ (pl. local de fugahd’), et considérés
comme les principaux agents de diffusion dans le nord du Soudan.

L’existence d’une immigration arabe ancienne, la proximité méme du monde arabe central,
et D’action de ces missionnaires anonymes expliquent que, a la différence de 1’Afrique de
I’Ouest, le pays ait été largement arabisé en méme temps qu’islamisé : environ 60 %, de locuteurs
arabes dans le Soudan contemporain. Pourtant, paradoxalement, 1’Afrique de 1’Quest est géné-
ralement créditée d’une littérature islamique plus abondante et plus riche que le Soudan.
R.S. O’Fahey voit dans cette impression 1’effet d’un retard dans la recherche et celui des
préjugés qui ont longtemps entouré les hommes de religion locaux (considérés comme des
tenants d’un soufisme populaire et anti-intellectuel). O’Fahey renvoie, notamment, au Kitab
al-tabagat fi husis al-awliyd’ wa’l-salihin wa’l-‘ulama’ wa’l-3u‘ara’ fi’l-Sudan (daté de 1268 H. /
1852, dans sa version connue), qui recense 270 biographies, parmi lesquelles celles de 25
fugara’ auteurs de commentaires (Surith) et de gloses (hawasi).

Le xix°© siecle est marqué par un désenclavement sensible : voyage de lettrés soudanais a
I’extérieur et diffusion, par leur soin et celui de prédicateurs étrangers, de nouveaux courants.
Ainsi en est-il de 'implantation de la confrérie Sammaniyya, au tournant du xvir® et du
XIx® siécle, et surtout, & la génération suivante, des ordres influencés par I’enseignement
d’Ahmad b. Idris 2 La Mecque et au Yémen : Hatmiyya, Isma‘iliyya, Magdiibiyya, RaSidiyya,
Santsiyya (au Sahara), et quelques autres. Ces confréries sont 4 1’origine de nouvelles traditions
écrites, y compris dans le domaine de la poésie, trés mal documenté avant 1800. Le surgis-
sement de la Mahdiyya entraine de nouveaux développements dans la production de poésie
dévotionnelle et de textes apologétiques. Mais 1’intérét principal de 1’éditeur va visiblement a la

BCAI 12 (1996) R.S. O’Fahey (éd.): Arabic Literature of Africa, vol. I, The Writings of Eastern Sudanic Africa to c. 1900, recensé par J.-L. Triaud
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

44 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

famille idrisi (au sens large du terme), qui couvre cing chapitres sur douze (p. 123-276) — y
compris la Sanisiyya qui n’est pas soudanaise —, alors que la Mahdiyya n’en a qu’un, le
dernier (chap. 12, p. 304-341).

L’organisation des chapitres est a la fois chronologique et thématique (les quatre pre-
miers) et confrérique (les suivants). Le chapitre 1 recense les auteurs et écrits, en nombre limité,
antérieurs a 1820, année de la conquéte turco-égyptienne (p. 11-40). Le chapitre 1 dresse
I’inventaire des chroniques, généalogies et listes royales connues dans la zone (p. 40-52),
notamment la « Funj Chronicle » dans ses différentes versions. Le chapitre 11 traite des écrits
liés a I’époque de la Turkiyya, I’occupation turco-égyptienne (p. 53-72). Le chapitre 1v, par
A. Hofheinz et R.S. O’Fahey, dresse un état de la poésie populaire écrite, ou transcrite de
I’oral. Les auteurs notent que le gros de la poésie écrite qui survit depuis le xix° siécle est
tourné vers la louange du Prophéte, et, pendant la période mahdiste, vers celle du Mahdi,
alors que la poésie de cour ou la poésic courtoise sont beaucoup moins représentées. Les
chapitres suivants sont classés par tradition confrérique, successivement : Sammaniyya (chap. v),
Idrisiyya (chap. vi), Sanisiyya, par K.S. Viker (chap. vi), Hatmiyya, par R.S. O’Fahey,
A. Hofheinz et B. Radtke (chap. vur), Isma‘iliyya, par B. Radtke et R.S. O’Fahey (chap. 1x),
Magdibiyya, par A. Hofheinz (chap. x), affiliations diverses (Hindiyya, Qadiriyya, Sa‘diyya
et Tijaniyya) (chap. x1) et Mahdiyya (chap. xm).

L’ouvrage se termine par une bibliographie générale, un index des auteurs (environ 350),
un index des titres (environ 1300), un index des « premiéres lignes », pour les ceuvres sans
titre (130), et un index général.

C’est un travail d’une qualité exemplaire, dans le fond comme dans la forme, dont on
finit par s’étonner, avec quelque inconscience, si grand est le golit qu’on y prend, qu’il n’ait
pas vu le jour plus to6t. On attendra donc avec d’autant plus d’intérét et d’impatience, le
volume 2 promis pour 1995.

Jean-Louis TRIAUD
(Université de Provence)

BCAI 12 (1996) R.S. O’Fahey (éd.): Arabic Literature of Africa, vol. I, The Writings of Eastern Sudanic Africa to c. 1900, recensé par J.-L. Triaud
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

The Notion of « Religion» in Comparative Research. Selected Proceedings of the XVIth
Congress of the International Association for the History of Religions (Rome, 3rd-
8th September, 1990). Edited by Ugo BIANCHI. « L’Erma» di Bretschneider
(Storia delle Religioni 8), Roma, 1994. 17,5 X 24 cm, xLviI -+ 921 p.

Le congrés quinquennal de I’Association internationale d’histoire des religions, ou la
France est représentée par la « Société Ernest Renan », a réuni 331 participants (de 34 pays),
dont six Francgais seulement. Il était divisé en 31 sections ou sous-sections. Avant de venir &
I’islam, objet particulier de notre intérét, il faut mettre en relief le théme général du congrés.
Le contenu et ’intitulé de la discipline « histoire des religions » sont contestés depuis plusieurs
années, et le prochain congrés de I’association (Mexico, 1995) doit en débattre. Mais plus
profondément, la notion méme de «religion » demandait une clarification, ou plutét méritait
qu’on soulignit certaines ambiguités et son étroite dépendance a4 la diversité des univers
culturels, ceux des religions considérées tout autant que ceux des chercheurs qui les considérent.
Cet effort est sensible dans la plupart des communications retenues dans ces actes volumineux.
1l est particuliérement présent dans les seize conférences générales et dans les cinq allocutions
de cloture. La plupart des conférences générales situent la notion de religion et les notions
voisines en différents univers culturels comme le monde indien, 1’Asie orientale, 1’Antiquité
classique ou le christianisme primitif. Dans la session de cloture, a I'université « La Sapienza »
de Rome, les tendances internes A 1’association, et le débat sur son nom officiel (histoire des
religions, & maintenir ? science de la religion? études religicuses ?), se sont mélés a une approche
plus exacte et plus souple de la «religion », de facon excitante pour les esprits. Un acquis
positif semble é&tre le caractére « analogique» (ni univoque, ni équivoque) de la notion de
religion, sur lequel tombent explicitement d’accord les professeurs Ninian Smart (902), Giulia
Sfameni Gasparro (916; ¢f. 917), Ugo Bianchi (921; cf. XXI). Le premier demande que 1’on
étende 1’étude des religions aux amalgames de religion et d’idéologie (qui appartiennent 4 ce
quon appelle le parareligieux). La seconde estime avec justesse que la religion, et semblable-
ment 1’étude des religions, est « une tradition cumulative ». Le professeur Bianchi ne se borne
pas A relever que : « La méthode donne progressivement forme a son ou ses objets, tandis que
I’objet, a son tour, affine la méthode en lui imposant 1’adéquation aux réalités polychromes
et polysémiques que, de maniére plus ou moins discutable, nous appelons °religicuses’. »
Il souligne avec bonheur que le temps est ici un facteur intrinséque de la recherche comme
de son objet : pour préciser leur notion en sortant d’une circularité conceptuelle et plate, il faut
leur ajouter « une dimension de profondeur, & savoir la dimension du ‘ devenir ’ ».

C6té islam, sept communications sont retenues dans le volume. Guy Monnot, « L’idée
de religion, et son évolution, dans le Coran » (conférence générale), montre que cette idée est,

BCAI 12 (1996) R.S. O’Fahey (éd.): Arabic Literature of Africa, vol. I, The Writings of Eastern Sudanic Africa to c. 1900, recensé par J.-L. Triaud
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



