CORRESPONDANCE

Suite au compte rendu du livve de M.E. Combs-Schillings, Sacred Performances : Islam,
Sexuality and Sacrifice (New York, 1989) par Constant Hamés (Bulletin critique, n° 9 [1992],
p. 186-187), notre collégue Jean-Noél Ferrié (CEDEJ, Le Caire) nous adresse la lettre suivante.

Malgré d’évidentes mais quelque peu ambigués réserves, le compte rendu de I’ouvrage
de M.E. Combs-Schilling — désormais C.S. — par Constant Hamés me parait pécher par
un exces de mansuétude. Cet ouvrage présente, en effet, avec beaucoup de sophistication, une
thése extravagante dont on s’étonne qu’elle puisse jouir d’un certain crédit. A vrai dire, on
s’¢tonne méme que l’auteur ait pu écrire sérieusement un tel livre et 1’on cherche au fil des
pages, mais en vain, le nécessaire clin d’il dont la présence signe habituellement les parodies
des discours savants. Des critiques générales de ce livre ont, certes, été faites. Il a suscité des
polémiques. Je me contenterai, pour ma part, de développer assez rapidement trois remarques
d’ordre anthropologique qui fondent, me semble-t-il, son irrecevabilité : la premiére a trait
a la conception du rituel, la seconde a la conception du pouvoir et la derniére 4 la conception
de P’explication.

Rapidement résumée (comme I’a fait Hameés), la thése de C.S. affirme que la société
marocaine ainsi que D’institution monarchique se sont maintenues (et continuent a se main-
tenir) grace & une série de rituels ayant en commun d’impliquer personnellement ou symbo-
liquement le souverain dans une forme de sacrifice sanglant. Ces rituels, centrés sur le sang,
prennent une importance particuliére du fait que le monarque est lui-méme descendant du Prophéte.
1l s’agit 13, d’une thése forte dans la mesure ol C.S. considére que ces rituels ne servent pas
a légitimer les souverains mais inscrivent, en quelque sorte, leur prééminence dans I’esprit et
le corps — dans le subconscient — de leurs sujets. En d’autres termes, la société marocaine
persisterait dans son étre parce que la dynastie régnante aurait réussi a faire de la structure
sacrale de I'Islam (tout au moins telle que la définit I’auteur) la superstructure de la société
marocaine. Je ne discuterai pas des éléments particuliers a cette thése. Je considére, en effet, que
I’erreur de I’auteur ne réside pas dans I’interprétation de la structure sacrale de I’Islam ou dans
Pinterprétation des rituels sacrificiels marocains. Ces matiéres sont, certes, traitées de fagon criti-
quable, mais ceci est secondaire par rapport a la conception du rituel que développe C.S.
Dans la suite du point de vue durkheimien, elle en fait le moyen privilégié de la reproduction
sociale. Les anthropologues ont toujours été particuliérement attirés par cette idée qui fait,
d’une certaine fagon, partie de 1’habitus de la profession. Seulement, il faut alors en arriver
a montrer comment le rituel peut produire des dispositions durables, surtout quand il s’agit
d’expliquer qu’un faisceau de rites permet a4 la monarchie marocaine de résister au temps.
En fait, ’explication n’est possible que si I’on montre que I'implication dans les rituels est a

BCAI 12 (1996) J.-N. Ferrié: De J.N. Ferrié, sur un compte rendu d’un ouvrage de M.E. Combs-Schilling, Sacred Performances: Islam, Sexuality and Sacrifice (New York,
1989), par C. Hames, recensé par .
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

260 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 12

la fois totale et massive. Or, ceci est douteux et la littérature sur ce doute est abondante, pour
une raison au demeurant simple : la capacité d’un rituel a4 induire des dispositions durables
dépend de l’intérét qu’y prennent les participants, et il n’y a aucune raison pour tenir celui-ci
comme allant de soi. La justification de ’implication est méme, dans le cas qui nous occupe,
un requisit absolu.

Malgré cela, on ne compte plus les auteurs — au demeurant majeurs — qui n’accordent
qu’une importance marginale a la réception des rites. Je présume donc que C.S. n’a pas cru
nécessaire de s’en préoccuper. Pourtant, ainsi que le remarque Albert Piette a4 la suite de
Paul Veyne (1988), I’engagement des acteurs sociaux dans les rituels est bien souvent « latéral »,
« critique », « distancié », « distrait» ou « mineur » (Piette, 1993). Nous disposons de nombreux
travaux sur cette question, dont les principaux sont cités en référence dans I’article d’Albert
Piette. Certes, ces travaux portent sur des rituels et des acteurs occidentaux, mais est-ce une
raison pour les exclure, sauf si 1’on considére que dans les autres sociétés — dont la société
marocaine — le comportement vis-a-vis du rituel est de nature mystique? Ce qui reléve du
« Grand partage » et de I’idée totalement indéfendable — mais courante chez les ethnographes
de I’époque coloniale — selon laquelle seuls les « Occidentaux » seraient capables de distance
vis-a-vis de leur systéme symbolique (Ferrié, 1991). Mais cette idée est nécessaire 4 la démons-
tration de C.S., car seul le postulat d’une implication forte permet d’expliquer que les rituels
maintiennent, depuis des siécles, la monarchie marocaine. L’auteur est tellement attachée a
une conception forte de I’implication « non critique » dans le rituel, qu’elle en arrive a considérer
Pierre Bourdieu comme un utilitariste : ce qui ne va pas de soi si [’on compare ce point de vue
avec celui de Jon Elster qui fait, au contraire, de I’« habitus » une sorte de destin corporel
(Elster, 1986).

Venons-en maintenant a la conception du pouvoir. Oserait-on séricusement affirmer que
la monarchie britannique se maintient depuis des siécles grice a 'efficacité de certains grands
rituels comme le couronnement? Certes, cette monarchie use du rituel (Hayden, 1987), mais
cet usage est inséparable de ses conditions sociales de réception. Ainsi, bien loin de maintenir
une forme pour maintenir une société, les rituels liés au pouvoir sont-ils extraordinairement
changeants et suivent-ils les cadres et les critéres de représentation en cours dans la société,
car les rituels politiques — dans la mesure ou ils s’adressent aux gouvernés — sont aussi
des outils de communication. IlIs doivent, & cause de cela, utiliser une symbolique crédible,
or la crédibilit¢é dune symbolique ne lui vient pas d’elle-méme et, encore moins, de la
généalogie qu’on lui trace. Les pratiques symboliques n’ont tout simplement pas de généalogie
objective : elles ont les généalogies nécessaires a I’information qu’elles doivent communiquer.
Perdre des pages et des pages a expliquer au lecteur 1’origine mohammadienne du sacrifice
releve donc de la naiveté positiviste. C’est le rituel qui invente les filiations et donne I’image
de la transmission; les politiques 1’utilisent donc pour réécrire ’histoire selon ce qu’ils veulent
dire d’eux-mémes. Dans I’ordre symbolique du rituel, ils ne sont des héritiers que dans la
mesure ou ils inventent et mettent en scéne leur héritage et leur légitimité (Abélés, 1990).
Lucette Valensi le montre d’ailleurs trés bien a propos de Hassan II, qui utilise précisément
le sacrifice de 1’Aid el-Adha, non pas dans une logique sacrificielle, mais suivant un projet de

BCAI 12 (1996) J.-N. Ferrié: De J.N. Ferrié, sur un compte rendu d’un ouvrage de M.E. Combs-Schilling, Sacred Performances: Islam, Sexuality and Sacrifice (New York,
1989), par C. Hames, recensé par
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 CORRESPONDANCE 261

réécriture de 1’histoire marocaine, ¢’est-a-dire selon une logique de propagande (Valensi, 1990).
Cela veut dire aussi que le « cher peuple » — suivant I’expression du roi — ne participe pas
intensément au sacrifice en oubliant le contexte politique dans lequel il s’inscrit. Un Marocain
peut trés bien regarder, devant sa télévision, Hassan II procéder au sacrifice d’un ceil distrait
tout en buvant un verre de thé i la menthe et en feuilletant un magazine; il peut aussi
critiquer la politique du roi et avoir assisté au sacrifice. Au-dela du détail, cela signifie que
le rituel politique ne suspend pas l’évaluation du pouvoir en termes strictement mondains.
La sacralisation de la souveraineté — et, plus exactement, de ses différents symboles —
produit, certes, des effets, mais ces effets jouent a I’intérieur des relations politiques plutét
qu’ils n’opérent leur translation intégrale dans le domaine du sacré ou du « méta-discursif ».
Penser que cette translation est possible et efficace revient, non a expliquer P’histoire comme
le prétend C.S., mais & nier I’historicité des configurations politiques en faisant dépendre leur
reproduction de facteurs intemporels : les rites.

La volonté de défendre, ici, une thése forte sur I’efficacité métadiscursive des rituels
politiques conduit ainsi I’auteur a négliger la bay'a (une occurrence dans I'index) — il s’agit
d’une manifestation d’allégeance personnelle et/ou collective au monarque chérifien. Or, la bay‘a
est un rituel dont le réle dans la vie politique marocaine est loin d’étre négligeable, dans la mesure
ou il double — c’est-3-dire s’ajoute 4 et contourne — la hiérarchie indirecte de 1’obédience
constitutionnelle, pour instaurer une relation d’allégeance directe entre le souverain et ses su-
jets. Ce rituel, lui, est directement inséré dans le cours des échanges sociaux li€s au politique.
Pour parler le vieux langage des anthropologues, il est pollué par le siécle en méme temps
qu’il pollue le siécle avec le sacré. L’intrication est manifeste et n’intéresse donc pas C.S., qui
pense que D’efficacité de [’action rituelle dépend de ce qu’elle ne s’énonce pas dans les caté-
gories (méme locales) du politique. Ce qui veut dire aussi qu’a D'intéricur de certaines sociétés,
le politique (au sens large) serait, en fait, surdéterminé par un ordre symbolique qu’il ne
produirait pas, quand bien méme il I'utiliserait. Qu’il se jouerait donc sur une arriére-scéne.
Mais peut-on vraiment négliger ce qui se passe sur le devant de la scéne, c’est-a-dire I’exercice
du pouvoir par un « homme & poigne » et la mise en scéne, non ritualisée, de cet exercice?
En d’autres termes, le pouvoir peut montrer sa puissance par des actes de répression specta-
culaires (ainsi que le montre Clifford Geertz, 1986) ou tout simplement exemplaires (comme
le sort cruel souvent fait A certaines catégories d’opposants) qui définissent son intouchabilité,
sans pour cela faire référence a la sacralité religieuse. Peut-on vraiment négliger cela sans
suggérer que D’exercice de la violence par le pouvoir occupe alors une place toute secondaire
dans les mécanismes de reproduction de celui-ci? Contrairement a I’étonnante opinion de
Constant Hamés sur le point de vue de Clifford Geertz selon lequel Islam Observed nous
transporterait dans une société marocaine segmentée (a-t-il bien Iu Geertz et ne le confond-il
pas avec Gellner?), les travaux de ’anthropologue américain font clairement apparaitre 1’im-
portance de la crainte et de la démonstration de force dans la structuration des relations de
pouvoir au Maroc. Il y a la un fil conducteur assez suggestif qui connecte I’exercice temporel
d’un pouvoir A un style culturel, I’'un et ’autre évoluant profondément dans leur formulation
mais se reproduisant sans, pour autant, dépendre de la sacralité des rites, c’est-a-dire de

BCAI 12 (1996) J.-N. Ferrié: De J.N. Ferrié, sur un compte rendu d’un ouvrage de M.E. Combs-Schilling, Sacred Performances: Islam, Sexuality and Sacrifice (New York,
1989), par C. Hames, recensé par
© IFAO 2026 BCAl en ligne ' http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

262 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 12

quelque chose dont les modalités d’action nous demeurent aussi mystérieuses que celles de la
« Main invisible » de Smith.

En fait, je crois que C.S. commet trois erreurs en ce qui concerne I’explication. Deux sont
d’ordre plutét épistémologique et la derniére d’ordre principalement anthropologique. La
premiére erreur épistémologique consiste dans 1’idée logiquement déroutante selon laquelle
un phénomeéne unique — la durée — serait explicable par une cause unique — les rituels.
Or, rien dans I'unicité d’un résultat ne permet de conclure qu’il provient d’une cause unique,
sauf si I’on considére, bien siir, que, le résultat étant extraordinaire, seule une cause extra-
ordinaire peut 1’expliquer. Le fait qu’une formation étatique dure plusieurs siécles sur un
méme territoire ou qu’une lignée souveraine se maintienne durant autant de temps est-il
extraordinaire? Contrairement A ce que prétend ’auteur (avec légéreté), ceci n’est propre ni
au Maroc ni au Japon. La seconde erreur épistémologique consiste & confondre explication
causale et justification d’un postulat : jamais I’auteur ne nous montre de fagon continue
comment le rituel agit sur la reproduction de la société marocaine. Nous avons simplement
affaire 2 deux séries d’événements se déroulant parallélement, les rituels et les « événements
historiques », et a I’affirmation selon laquelle les événements de la premiére série produiraient
des événements de la seconde. Mais, le passage d’une série a I’autre n’est tangible que par
cette affirmation et non par des mécanismes objectivés. Ceci me conduit a I’erreur anthropo-
logique. En effet, si ce passage parait crédible, ce ne peut étre que sur la foi de toute une
littérature ethnologique qui tient pour certain que les rituels ont un impact fort sur la structure
sociale. Or cette littérature se fonde sur une thése insoutenable que I'on évite, en général, de
rappeler trop explicitement. Il s’agit de la thése qui affirme que la distance critique des non-
Européens vis-a-vis de leurs pratiques symboliques serait faible. Les rituels s’avéreraient donc
efficaces parce qu’ils agiraient avec force sur les esprits. On retrouve 13 un avatar des idées
défendues par Lévy-Bruhl. Cette conception peut aussi s’exprimer de la maniére suivante :
certaines sociétés seraient plus gouvernées par leur passé que d’autres. C’est visiblement ce
que C.S. pense de la société marocaine. Il faudrait pourtant en arriver i cesser de croire
que le passé a une place plus importante dans les sociétés arabo-musulmanes que dans les
ndtres, cela éviterait peut-&tre certaines élucubrations qui ne font que déconsidérer 1’étude
anthropologique des rituels.

Références bibliographiques

Abélés M., 1990, Anthropologie de !'Etat. Paris : Colin.

Elster J., 1986, Le Laboureur et ses enfants (deux essais sur les limites de la rationalité).

Paris : Minuit.

Ferri¢ J.-N., 1991, Vers une anthropologie déconstructiviste des sociétés musulmanes du Maghreb,
Peuples méditerranéens (Sciences sociales, sociétés arabes), n°s 54-55.

Geertz C., 1986, Centres, rois et charismes: réflexions sur les symboliques du pouvoir, in :
(C. Geertz) Savoir local, savoir global. Paris : PUF.

BCAI 12 (1996) J.-N. Ferrié: De J.N. Ferrié, sur un compte rendu d’un ouvrage de M.E. Combs-Schilling, Sacred Performances: Islam, Sexuality and Sacrifice (New York,

1989), par C. Hames, recensé par .
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1995 CORRESPONDANCE 263

Hayden 1., 1987, Symbol and Privilege: The Ritual Context of the British Royalty. Tucson:
University of Arizona Press.

Piette A., 1993, Implication paradoxale, modes mineurs et religiosité séculiére. Archives de sciences

sociales des religions, n° 81 (janvier-mars 1993).

Valensi L., 1990, Le roi chronophage. La construction d’une conscience historique dans le
Maroc post-colonial. Cahiers d’études africaines, n° 119,

Veyne P., 1988, Conduites sans croyance et ceuvres d’art sans spectateurs, Diogéne, n® 143,

BCAI 12 (1996) J.-N. Ferrié: De J.N. Ferrié, sur un compte rendu d’un ouvrage de M.E. Combs-Schilling, Sacred Performances: Islam, Sexuality and Sacrifice (New York,
1989), par C. Hames, recensé par
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



