1994 V. ARTS, ARCHEOLOGIE 205

sur les caractéristiques physiques de I’homme, et I’art africain, ou islamique, dont les contributions
aux théories sur les représentations de la nature sont limitées. L’auteur invite constamment son
lecteur a dépasser les fronti¢res géographiques et chronologiques dans lesquelles 1’enferment ses
habitudes visuelles, ou le champ de ses propres recherches.

L’entreprise risquée (dit-il), dans laquelle il nous entraine, va consister a étudier un petit nombre
de sujets, soigneusement décrits, en vue de tester une hypothése sur le phénoméne universel des
perceptions visuelles et sur les jugements qu’ont émis & son sujet les historiens et les critiques d’art.

Dans le premier chapitre, intitulé « Une théorie des intermédiaires en art », O. G. montre
I’ambiguité qui existe entre ce que nous voyons et les significations que nous donnons habituellement,
ou qui peuvent étre données, a ce que nous voyons, mais aussi entre ce que nous voyons €t ce que
I’artiste a voulu représenter.

Le probléeme essentiel qu’il cherche a clarifier concerne « I’ornement » : quelle est sa défini-
tion, quelle est sa fonction et quelle est la maniére dont il est congu et pergu.

Apres avoir passé en revue les différentes approches des historiens de 1’art sur I’ornement, il
le définit comme étant exclusivement « calliphoric », ¢’est-a-dire fait pour apporter la beauté avec
lui, et « terpnopoietic », fait pour procurer du plaisir. Plusieurs exemples, pris dans 1’art islamique,
Ie conduisent a y voir « une sorte de thermostat culturel régulant la puissance et donc I’efficacité
d’un message visuel ». Il témoigne du dialogue progressif qui s’établit entre le « regardant », ou
I'usager, et I'objet d’art. Ainsi, « dans I’architecture, un dialogue continuel se pergoit entre un
batiment et la société, dialogue qui conduit a redécorer constamment, a faire des ajouts et des
modifications qui reflétent la richesse et la profondeur de la relation entre un espace construit et la
société qui I’entoure ».

L’ornement désigne a la fois un type de représentation, un processus de travail ou un résultat
final. Il est en lui-m&me un ordre intermédiaire entre les « regardants » et les usagers de Iart,
peut-&tre méme entre les créateurs d’art et les ceuvres d’art et peut-étre le résultat d’une attitude du
spectateur ou d’une décision de I’artiste.

Pour différencier son approche de ’ornement de celles, traditionnelles, taxonomiques, visant
a élaborer des classifications, approches qui ne reflétent pas ce qu’il y a d’essentiel dans 1’ceuvre
d’art, & savoir, créer de la beauté et procurer du plaisir, O. G. se propose d’étudier 1I’ornement en
fonction de quatre intermédiaires, correspondant a quatre sortes d’expérience visuelle, I’écriture, la
géométrie, I’architecture et la nature. Chacun de ces intermédiaires fait 1’objet d’un chapitre enrichi
de notes et abondamment illustré.

Nous donnerons quelques apercus du chapitre sur 1’écriture, ot 1’auteur expose son point de
vue d’abord a partir d’exemples de trois écritures qu’il met en paraliéle : des types d’écriture
européenne médiévale, des types d’écriture chinoise et des types d’écriture arabe. Comparaisons
intéressantes qui cherchent a déterminer ce qui justifie que 1’écriture soit appelée « art ».

Le phénomene de 1’écrit dans la civilisation islamique est ensuite traité dans toute son étendue
et sa profondeur, avec toutes les implications qui en résultent, selon une approche historique du
phénomene. La premiére période ol s’est élaborée I’écriture, du VvII® au X¢siecle, est marquée par
I’apparition du mot hatt, introduisant quelque chose de nouveau par rapport a la racine kataba : une
sorte de typologie des nombreuses écritures qui s’étaient répandues dans tout ’empire islamique.

BCAI 11 (1994) J.D. Dodds (éd.): Al-Andalus. The Art of Islamic Spain (Al-Andalus. Las artes islamicas en Espafia, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 V. ARTS, ARCHEOLOGIE 207

Jerrilynn D. DODDS (éd.), Al-Andalus. The Art of Islamic Spain. The Metropolitan Museum
of Arts, New York, 1992. XXX + 432 p. (éd. espagnole : Al-Andalus. Las artes isldmicas
en Espafia, The Metropolitan Museum of Arts, N.Y. et Ediciones el Viso, Madrid,
1992, méme pagination).

Une grande exposition commémorative de 1492, consacrée a I’art de I’Espagne musulmane,
fruit d’une longue préparation et de multiples concours officiels (prés de soixante-dix institutions
de quinze pays ont prété des objets), et présentée & New York et & Grenade en 1992, nous vaut la
publication de ce magnifique volume, qui est bien plus qu'un catalogue. Quelque jugement que
I’on puisse porter sur chacune des contributions qui le composent il faut avant tout se féliciter de
disposer désormais d’un pareil ensemble de photographies et de textes de synthése sur tous les
secteurs de 1’art d’al-Andalus.

«Le but de cet ouvrage est de fournir un lieu nouveau pour I’étude de I’art de 1’Espagne
musulmane, de célébrer sa valeur comme part d’une culture autonome et d’une présence puissante
qui a eu une importance profonde pour 1’Europe et pour le monde musulman», annoncent les
présentateurs. Bien qu’il soit question un peu plus loin de « culture matérielle », ¢’est essentiellement,
en effet, d’art qu’il s’agit et, comme il est souligné a diverses reprises, d’un art principalement
aristocratique. L’archéologie n’est guére présente que comme moyen d’exhumer des ceuvres d’art,
mais compte tenu de cette perspective délibérément adoptée, le résultat est éblouissant.

Les 16 contributions ou chapitres qui occupent la premiére partie de I’ouvrage veulent donner
une vision d’ensemble de I’évolution de I’art d’al-Andalus, y compris I’architecture, de 1’émirat
aux taifas, puis sous les Almoravides et les Almohades, et enfin a I’époque nasride. Les photographies
de sites et de monuments n’apportent pas véritablement de surprises, mais constituent une sélection
de vues de trés bonne qualité, parfois remarquablement pédagogiques (p. 10, une vue aérienne de
la mosquée de Cordoue prise depuis le sud, montrant parfaitement la situation du monument, la
disposition des nefs, des coupoles et du mihrab, et la part des ajoutures chrétiennes ; p. 26 une
belle photographie d’ensemble de la partie fouillée du site de Madinat al-Zahra® faisant clairement
apparaitre la disposition du complexe palatin a flanc de coteau, 1’étagement des jardins et des
niveaux de palais et de batiments officiels, I’articulation de cette zone avec la mosquée).

Les textes accompagnant ces illustrations ont été confiés a d’excellents spécialistes. J. Dodds
propose une vision originale de I’esthétique de la mosquée de Cordoue, qu’elle considére comme
un édifice tres influencé par le contexte chrétien de la Péninsule. Son analyse, appuyée en particulier
sur des hypotheses de Grabar, est intéressante, bien que 1’on puisse se demander s’il faut vraiment
établir un lien entre les trois coupoles de Cordoue et la triple abside de 1’église mozarabe de
San Miguel de la Escalada (p. 21). Une importante contribution, due au directeur du complexe
archéologique de Madinat al-Zahra’, Antonio Vallejo, présente, pour la premiére fois A un large
public et dans un ouvrage de haute vulgarisation de ce genre, & partir de plans et de photographies
bien choisis, les résultats des fouilles archéologiques et des reconstitutions monumentales effectuées
depuis le début du siecle sur le site de la vaste ville princiére édifiée par les califes de Cordoue 2
quelques kilometres en aval de la capitale dans la vallée du Guadalquivir. 11 fait bien ressortir les
rapports entre la structure de la partie palatine, seule étudiée jusqu’a présent, et la fonction politique
de ce secteur (p. 27-39).

BCAI 11 (1994) J.D. Dodds (éd.): Al-Andalus. The Art of Islamic Spain (Al-Andalus. Las artes islamicas en Espafia, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

208 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

Un chapitre (Cynthia Robinson) consacré aux capitales des taifas est illustré surtout de
photographies de la Aljaferia de Saragosse et de 1’Alcazaba de Milaga. On regrette que la contribution
de Juan Zozaya sur les fortifications d’al-Andalus se limite presque a I’étude des édifices militaires
(Mérida, Gormaz, alcazars urbains), sans pratiquement utiliser les travaux effectués depuis deux
décennies sur les autres types de « chiteaux » liés davantage aux modes d’organisation sociale.

Une présentation d’ensemble de I’époque des « empires africains », envisagés sous 1’angle de
leur activité constructrice (qui situe, a tort je crois, le Castillejo de Monteagudo & Murcie en époque
almoravide), est suivie d’une synthése de Christian Ewert sur I’« Héritage architectural de 1’Espagne
musulmane en Afrique du Nord » (p. 85-95). D’intéressantes photographies en noir et des plans
destinés a faire ressortir les schémas géométriques qui structurent les édifices renouvellent quelque
peu le stock de documents disponibles, inlassablement répétés dans de multiples publications.
Suivent des synthéses sur les céramiques (G. Rossellé Bordoy, qui donne un bon état de la question),
les tissus (C. Partearroyo ; avec des documents inédits ou peu connus), et les arts du livre (Sabiha
Khemir, avec de belles reproductions). Les p. 127-171 forment un dernier ensemble consacré a
I’ Alhambra, son histoire (D. Cabanelas), la description et I'interprétation des différents palais qui
composent 1’ensemble (J. Dickie), I’organisation d’ensemble de la ville princiére (J. Bermidez
Lépez), les jardins et le concept de jardin dans I’Espagne musulmane (D. Fairchild Ruggles). Une
conclusion sur «le legs de I'Islam en Espagne » a été demandée a Juan Vernet (qui surévalue
quelque peu, a mon avis, '« héritage » romain tardif ; peut-on dire d’autre part que I’institution
d’enseignement que 1’on dit avoir été créée a2 Murcie par Alphonse X soit une madrasa, au sens ol
I’on entend d’ordinaire ce terme ?).

Toute cette premiére partie est intéressante et utile, mais c’est peut-€tre plus encore dans la
partie suivante, catalogue des 136 objets présentés a 1’exposition, assortis chacun d’une importante
notice, que réside 1’intérét majeur de I’ouvrage. Plusieurs des splendides coffrets ou pyxides d’ivoire
sculptés dans les ateliers du califat, puis de la taifa de Tolede, sont reproduits (pyxide d’al-Mugira,
du Louvre, coffrets dits « de Leyre » et « de Palencia »). On notera particuliérement la pyxide de la
cathédrale de Braga, offerte entre 1002 et 1007 au second hdgib amiride ‘Abd al-Malik al-Muzaffar,
qui n’y porte encore que le titre de Sayf al-Dawla, et les coffrets d’époque tardive, rarement publiés
(n® 5 et 13). Une dizaine de bronzes, autant de manuscrits, des bijoux, des armes (grenadines), une
trentaine de tissus, des chapiteaux et quelques autres sculptures sur pierre ou marbre, des stucs et
des bois sculptés, donnent une idée de la diversité et de la qualité de I’art andalou.

D’un intérét particulier m’a paru la sélection d’une vingtaine de céramiques, fournissant un
échantillonnage des principaux types utilisés en al-Andalus, depuis les « califales » du X° siecle
jusqu’aux lustreware de Milaga du XV©siecle, en passant par les « esgrafiées » murciennes des
XIS-XIIT° sigcles bien étudiées depuis quelques années. On ne trouve nulle part, & ma connaissance,
de série de photographies aussi représentatives de la production céramique andalouse.

Tout cela forme un ensemble d’une trés grande richesse. Les déceptions sont rares. Il est
dommage que ’on n’ait pas profité de I’occasion pour publier de meilleures photographies de la
totalité du décor sculpté de la « pila de Jativa », important ensemble de sculptures & décor humain,
probablement du XI°siécle, assez pauvrement présenté en regard du reste de I'illustration (n° 49 ; il
en va de méme d’un autre bassin sculpté de la fin du califat conservé a la madrasa Ibn Yisuf de
Marrakech, que 1’on n’a, de toute évidence, pas pu déplacer : n° 43). On regrettera aussi que les

BCAI 11 (1994) J.D. Dodds (éd.): Al-Andalus. The Art of Islamic Spain (Al-Andalus. Las artes islamicas en Espafia, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 V. ARTS, ARCHEOLOGIE 209

reproductions de monnaies des pages 386-391 n’aient pas été agrandies. En revanche, plusieurs
ceuvres trés intéressantes n’avaient jamais ou rarement été présentées, comme un curieux chapiteau
cordouan d’époque califale a figuration humaine (p. 248), ou une belle aiguiére & bec verseur en
forme de téte de coq provenant d’une collection danoise (p. 2153).

On se félicitera aussi de pouvoir désormais disposer de trés belles photographies des décors
des minbar-s cordouans de la mosquée des Andalous de Fés et de la Kutubiyya de Marrakech,
datant le premier du califat et le second de 1'époque almoravide (n® 41 et 115). Tout & fait
étonnantes, et probablement présentées pour la premiére fois, les spectaculaires lampes de la mosquée
Qarawiyyin de Fés montées a partir de cloches prises aux chrétiens (p. 172, et n° 55 et 58).

Il faudrait étre spécialiste de trop de domaines de 1’histoire de ’art pour évaluer valablement
chacun des chapitres et chacune des notices contenues dans ce bel ouvrage. Il est probable que 1’on
pourra toujours y trouver quelque lacune ou regretter tel oubli ou telle insuffisance. Tel quel, il
fournit un trés riche panorama de I’art andalou, incluant de nombreux apports récents A 1’étude de
celui-ci. L’abondance et la qualité des photographies en feront un indispensable instrument de
travail. Les syntheéses demandées aux meilleurs spécialistes constituent un véritable manuel dont
on regrettera seulement que le prix un peu élevé ne permette pas une diffusion aussi large qu’il
serait souhaitable.

Pierre GUICHARD
(Université de Lyon II)

Anne BARTHELEMY, Tazra, Tapis et bijoux de Ouarzazate. Edisud, Aix-en-Provence, 1990.
25 %30 cm, 125 p.

Madame Barthélémy a recueilli les études de son pére, Gaston Balmiére, un officier des
Affaires indigénes qui, de 1935 a 1945, en poste 4 Quarzazate, s’est passionné pour cette région du
Haut Atlas marocain ; il en a peint les paysages, rempli des carnets de croquis concernant les
métiers familiaux, les tissages en particulier, relevé, dans de nombreuses planches, des tapis du
Haut Atlas, des bijoux identifiés soigneusement et fort joliment dessinés. Il a noté des détails
techniques avec précision, bref il a laissé des documents précieux qui méritaient d’étre révélés aux
chercheurs si mal informés encore aujourd’hui sur ces petits métiers familiaux.

Madame Barthélémy s’est attachée a classer et a enrichir par ses propres recherches cet héritage
précieux. Elle a tenu a présenter ce monde berbére si attachant, se risquant & émettre des opinions
sur ses origines et sur son histoire.

Comment ne pas regretter, en lisant ces pages, de voir si mal identifiés ces tapis et autres
tissages recueillis dans le musée du Dar Si Said de Marrakech ot sous de splendides tapis on lit
simplement : Tapis du Haut Atlas. Les corpus autrefois constitués patiemment par Prosper Ricard
n’ont-ils donc servi a rien ?

Saluons alors cette belle publication, qui pourtant attire quelques réserves de notre part. Etait-il
vraiment besoin de cette introduction qui se veut historique et qui prétend en 18 pages évoquer

15

BCAI 11 (1994) J.D. Dodds (éd.): Al-Andalus. The Art of Islamic Spain (Al-Andalus. Las artes islamicas en Espafia, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



