198 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N 11

Le deuxieéme tome comporte divers index bibliographiques portant sur I’histoire de la science
arabo-islamique en al-Andalus. 656 références bibliographiques sont ordonnées de fagon thématique
en six index techniques :

1) index des matiéres ;

2) index des noms et termes arabes ;

3) index des références classées selon les matiéres : agriculture, hydraulique, alchimie et chi-
mie, biologie, botanique, géologie, médecine et pharmacologie, zoologie ;

4) index des auteurs des ouvrages et articles ;

5) index des titres des revues et ouvrages ;

6) index des publications.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

A. REGOURD et P. LORY (éd.), « Sciences occultes et islam », Bulletin d’études orientales,
tome XLIV. Institut francais de Damas, 1993. 242 p.

Comme le remarque P. Lory dans I’avant-propos de ce numéro spécial du BEO « les diverses
sciences du suprasensible restent (...) jusqu’a présent cantonnées, “occultées” dans les marges de
la recherche de type universitaire » : les études sont rares, souvent trés datées, comme celles
d’E. Doutté, et les éditions critiques de textes significatifs font généralement défaut. La parution, a
I'[FEAD également, du premier volume de celle, établie par T. Fahd, de la Filaha Nabatiyya (deux
autres volumes suivront) laisse espérer, toutefois, que cet aspect de la culture islamique ficheusement
négligé — et de ce fait abandonné a des amateurs plus enthousiastes que compétents — verra
reconnaitre son honorabilité scientifique et suscitera quelques vocations.

L’article de R. Lemay qui ouvre ce recueil permet de comprendre le statut académique précaire
de ce genre de sujet. Chez les historiens, on observe en effet deux attitudes opposées mais qui
aboutissent au méme résultat : [’une, représentée par Manfred Ullmann, est marquée par le
positivisme le plus étroit ; I’autre, « triomphaliste », illustrée en particulier par F. Sezgin, conduit
a oblitérer tout ce qui ternirait I'image d’une rationalité sans défaut des savants musulmans.
R. Lemay, & travers [’analyse de quelques auteurs anciens, n’a pas de mal & montrer 1’écart entre
ces interprétations et la complexe réalité que révelent les sources deés lors qu’on les lit sans a priori.
La vue cavaliére que propose la contribution de T. Fahd sur « la pensée mantique et magique de
I’islam » ne peut que confirmer ce point de vue. G. Saliba, pour sa part, tente d’évaluer le role de
I’astrologue dans la société médiévale, sans cacher que I'information disponible nous renseigne
surtout sur les praticiens les plus fameux, ceux que consultaient les princes. L’astrologie populaire,
trés répandue, est, comme on s’y attend, moins bien documentée. L’article d’Annick Regourd,
basé sur le Dayl ta’rih Dimasq d’Ibn al-Qalanisi (m. 555/1160), reléve dans cette chronique syrienne
trois types d’événements (les passages de cométes, les conjonctions astrales et les ascendants de
chaque année nouvelle) et fait bien voir a quel point les astrologues sont « complétement intégrés

BCAI 11 (1994) A. Regourd & P. Lory (éd.): Sciences occultes et islam, recensé par M. Chodkiewicz

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 199

au paysage ordinaire » et « font partie du quotidien pour les grands du royaume ». C’est aux
corps célestes que s’intéressent aussi trois des autres collaborateurs de ce recueil. David Pingree
consacre son article aux rituels des priéres adressées aux planétes par les Sabéens de Harran tels
qu’ils sont rapportés par le pseudo-Magriti, lequel déclare s’ appuyer sur « al-Tabari ». D. Pingree,
en comparant ce texte avec la traduction latine (Liber de locutione cum spiritibus planetarum)
d’al-Tabari/Tabarani fait apparaitre que ce chapitre du Gdayat al-hakim est constitué de matériaux
composites. On revient a I’astrologie proprement dite avec ’étude de Zeina Matar qui se référe a
un ouvrage du VII¥/XIII® siécle, celui d’Ibn Tawis, pour traiter des prédictions de mort fondées
sur une conjonction de planétes : cet auteur chiite, cependant, se préoccupe surtout de déterminer
les possibilités offertes en pareil cas — par la priére, le jeline, I’aumoéne — de reculer 1’échéance
fatale. Ibn Tawas cite a plusieurs reprises les Thwan al-Safa’. C’est a ces derniers que font place
les contributions suivantes : celle d’Yves Marquet (« La détermination astrale de 1’évolution selon
les Freres de la Pureté ») qui porte sur le conditionnement par les astres des cycles cosmiques
comme de ceux de la vie humaine, tel que le présentent les Rasa'il ; celle de Pierre Lory (« La
magie chez les Thwan al-Safa’ ») qui s’applique a distinguer, dans la pensée des Thwan, les aspects
divins et les aspects ténébreux de la magie.

Tres dignes de remarque, dans un sommaire que nous ne pouvons commenter en détail (il
sera reproduit a la fin de ce compte rendu), sont les articles de Giovanna Calasso et de Ridha
Atlagh. Le premier concerne un probléme important et trop rarement abordé avec la rigueur qu’il
mérite : y a-t-il, en islam, un concept correspondant a celui de civitas 7 Complétant des recherches
de caractére juridique, celles de B. Johansen sur la littérature hanafite, G. Calasso montre que,
dans le « circuit de I’oralité » sinon dans les écrits, plus discrets, la notion de « saints protecteurs »
dont la baraka rayonne sur un territoire déterminé et qui joue donc un role analogue aux défenses
talismaniques des villes antiques, est un élément constitutif de I'identité civique. R. Atlagh, quant
a lui, se livre a une analyse minutieuse d’un des classiques du “ilm al-huritf, le célébre commentaire
sur la basmala de ‘Abd al-Karim al-Gili, Al-kahf wa I-ragim, et souligne que cette discipline « n’est
pas seulement une voie par laquelle on peut pénétrer la pensée mystique mais est au cceur de
celle-ci ».

Cette remarque, a laquelle nous souscrivons sans réserve, nous fait d’ailleurs regretter que la
« science des lettres » ne soit représentée dans ce recueil, od I'astrologie se taille la part du lion,
que par cette seule contribution. On peut déplorer également, d’une maniére plus générale, que ne
soient pas davantage mises en relief les relations entre le soufisme et les « sciences occultes », y
compris sous leurs formes les plus populaires : la présence du nom d’Ibn ‘Arabi dans les asanid de
Buni, par exemple, révéle que — nonobstant les réserves extrémes des maitres spirituels quant aux
applications pratiques de ces sciences — il serait abusif d’imaginer qu’un fossé infranchissable
sépare le tasawwuf le plus exigeant des pratiques de la ‘@mma. Peut-étre également efit-il été
souhaitable d’examiner quelques cas typiques d’intervention des sciences occultes dans la vie
politique et sociale du monde musulman contemporain. L’extraordinaire diffusion en Orient et au
Maghreb, pendant la guerre du Golfe, de diverses prédictions apocalyptiques attribuées a de
prestigieux personnages du passé mériterait, a cet égard, une émude attentive.

Nous donnons ci-aprés le sommaire complet de ce volume qui, espérons-le, prélude 3 d’autres
publications similaires ol seront comblées les inévitables lacunes de cette premiére tentative.

BCAI 11 (1994) A. Regourd & P. Lory (éd.): Sciences occultes et islam, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

200 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N 11

Préface par Jacques Langhade ..........ooeevirieiiiiiiiii e 9
Avant-propos par Pierre Lory et Annick Regourd ..........cccocciiiciiiiniiiiiniiicii e 11
R. Lemay, L’islam historique et les SCIenCeS OCCUILES ........coocvvevriiuicciaiiiiiee e 19
Toufic Fahd, La connaissance de I’inconnaissable et I’obtention de ’impossible

dans la pensée mantique et magique de DiSlAm.....c..coccccoiviviincviccniniiiniii 33
George Saliba, The role of the astrologer in medieval Islamic society ..............c....ccconnni. 45
Annick Regourd, Astres et astrologie chez Ibn al-Qal@nist..........c.occocccovaninvciicnninneniccniennn, 69

Abd al-Razzaq Moaz, Note sur les sciences occultes vues par la société damascaine
depuis le milieu du VIF/XII® siécle jusqu’a la fin du VIE/XIIE siecle ........coooniinccnvecnnnnn. 79
Giovanna Calasso, Les remparts et la loi, les talismans et les saints ; la protection

de la ville dans les sources musulmanes mEedievales ............cocovvvumveiiieveieensiiieaeeeae 83
David Pingree, al-Tabari on the prayers to the PlAnets ........c...cccoveecveconiinvvcveneienvenennn 105
Zeina Matar, The chapter on death-prediction (qat‘/qutu®) from the Kitab farag

al-ahmiUmM DY TD1 TAWILS ...oociiiiciiiiiiiiieit ettt e 119
Yves Marquet, La détermination astrale de l‘évolution selon les Freres de la

PUTCIE ..ottt sttt e s bb e ekt e ettt e e sbat e e e sabe s e s bt e e e br e s s et e e sann et e anaeeeon et e ebae et anbaas 127
Pierre Lory, La magie chez les Ihwan al-Safa’ ................cccoocciiiiiiiiiciiiniincciiiie e, 147

Ridha Atlagh, Le point et la ligne, explication de la « basmala » par la science

des lettres chez ‘Abd al-Karim al-Gili (1. 826 H.) c...ooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeoeeeeeeeeeeernen 161
Marc Gaborieau, L’ésotérisme musulman dans le sous-continent indo-pakistanais :

UN POINE de VUE CTRNOLOZIGUE ....c...evveeiveeeeeiessseee ettt et e e e et e s eeree e e raneeesaneeens 191
Francis Richard et Ziva Vesel, Un domaine méconnu : les écrits occultes en persan .......... 211
Constant Hames et Alain Epelboin, Trois vétements talismaniques provenant

du Sénégal (décharge de Dakar-Pikine) ..........cccccoooiiiiiieoeciiiiiineeniieniiecne e 217

Michel CHODKIEWICZ
(EHESS, Paris)

Ingolf VERENO, Studien zum dltesten alchemistischen Schrifttum — Auf der Grundlage
zweier erstmals edierter arabischer Hermetica. Klaus Schwarz Verlag, Berlin, 1992
(Islamkundliche Untersuchungen — Band 155). 15,5 x 23,5 cm, 414 p.

La dualité du titre de cet ouvrage résulte de sa composition en deux parties autonomes : une
étude sur les Phusika kai Mustika du pseudo-Démocrite (p. 54-133) d’une part, et une édition et
traduction commentées de deux traités alchimiques de langue arabe attribués a Hermes (p. 134-338)
d’autre part. A cela s’adjoint une introduction consistante (p. 5-52) faisant le point sur les études
en matiere d’alchimie qui mérite d’étre signalée. Car, si elle reprend des questions déja fréquemment
débattues par le passé, c’est pour y ajouter des réflexions et des hypotheses des plus pertinentes.
Ainsi en va-t-il de la critique de l'interprétation de la visée alchimique selon les trois grands
pionniers que furent Marcelin Berthelot, Edmund von Lippmann et Ingeborg Hammer-Jensen

BCAI 11 (1994) A. Regourd & P. Lory (éd.): Sciences occultes et islam, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



