1994 IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 193

nouveau chapitre (p. 63-70). Puis viennent les fruits, les 1égumes et les divers condiments (p. 71-90).
L’auteur analyse ensuite les diverses classes d’aliments et propose des receties pour les conserver
frais ou les améliorer : préparation des viandes, utilisation des diverses sortes d’eau, de miel, de
sucre, de vinaigre, d’huile d’olive. Suit encore un chapitre consacré aux préparations pharmaceutiques
(p. 101-122) : les sirops, les électuaires, les huiles. L’ ouvrage s’acheve par une étude des propriétés
sympathiques de certains simples.

Le traité d’hygiéne (p. 129-156) propose, quant a lui, divers conseils sur I’ordre d’ingestion
des aliments, des boissons, le repos, le bain, les relations sexuelles, I’exercice physique, la
phlébotomie, les purgatifs, les huiles, les parfums, les vétements, les aménagements des habitations,
les soins des yeux, des cheveux, des dents et des pieds. L’auteur développe ensuite les soins a
délivrer aux femmes enceintes, aux nouveau-nés et aux petits enfants : une série de normes pratiques
d’obstétrique et de pédiatrie. Suit une analyse de la qualité des divers organes des quadrupedes et
des oiseaux, des diverses sortes de viande et de leurs modes de cuisson. L’ouvrage s’achéve par
une bréve description des épidémies.

L’éditrice et la traductrice de ce Kitab al-agdiya a agrémenté son édition critique et sa traduction
de deux index des termes arabes et des termes castillans, fort utiles pour accéder rapidement aux
themes abordés par ce livre dont I’édition vient-enrichir nos connaissances sur les modes de vie en
Andalus au XII° siécle.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

Michael W. DOLS, Majnun : The Madman in Medieval Islamic Society, edited by Diana
E. Immisch. Oxford, Clarendon Press, 1992. 16 X 24 cm, 543 p.

Le présent ouvrage vise a cerner ce qui, dans les comportements déviants de certaines personnes
dans la société musulmane médiévale — malades mentaux, mystiques extravagants, amoureux
passionnés — était percu comme « fou» et comment cette folie €tait interprétée et intégrée
socialement. Il a été rédigé par un éminent spécialiste de la médecine islamique, décédé en 1989.
Son intérét déborde toutefois de beaucoup le seul champ de I’histoire des sciences : car chercher a
délimiter le domaine du dément dans une culture revient 4 y souligner les contours du pensable, du
convenable, et finalement de la «raison islamique » elle-méme. Certes, I’auteur souligne des
I'introduction qu’il n’entend aucunement fournir une synthése définitive sur la question. Le
phénomene de la folie n’a d’ailleurs nulle part, dans le monde musulman médiéval, été abordé tel
quel ni fait I’objet d’une étude particuliére au sein d’une discipline plus vaste, comme la médecine
ou le figh par exemple. Il est simplement mentionné incidemment, dans le cours de textes littéraires,
juridiques ou médicaux multiples et hétérogénes, ol la variété des contenus interdisent de parler
d’une conception unique du guniin dans la pensée musulmane classique. Ce qui est actuellement
considéré comme désordre psychique pouvait d’ailleurs étre percu bien différemment au Moyen
Age. La folie correspondait souvent a un jugement social plus qu’a un diagnostic médical. L’enquéte

14

BCAI 11 (1994) M.W. Dols: Majnun: The Madman in Medieval Islamic Society, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

194 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

de M. Dols est donc fondée sur une documentation abondante mais nécessairement éparpillée ; en
ce sens, elle ne constitue qu'une simple base de départ pour une ¢tude de la folie en islam.
Ajoutons enfin que 1’ouvrage a été achevé vers les ultimes moments de la vie de ’auteur, dans des
circonstances particuliérement difficiles et pénibles. Malgré le méritoire travail de 1’éditrice, ce fait
a pu accentuer ’aspect parcellaire ou rapide de certains passages, et les assez nombreuses erreurs
de transcription. Globalement, cet ouvrage aborde trois thémes distincts.

Une premicére partie traite de I’étiologie des troubles mentaux et des traitements proposés
selon la médecine proprement dite, puis également selon la médecine « prophétique » (al-tibb
al-nabawi) et selon la pensée magique. Elle s’étend longuement sur 1’ceuvre galénique, sur sa
transmission dans le monde arabo-musulman, et passe en revue les principaux textes abordant les
questions des maladies mentales (le Kitab al-Hawi de Rhazes ; le Kitab al-Malaki d’al-Magiisi ; la
Magqala fi Mahiliva d’Tshaq ibn ‘Imran ; le Qanin d’Avicenne). Ces médecins tichent d’analyser
avec le plus possible de rigueur théorique comment le déséquilibre des humeurs mene aux
perturbations psychiques. Mais leur activité cdtoie (et parfois se méle a) d’autres diagnostics, ceux
qui font intervenir 1’action de forces subtiles invisibles, et singulierement celle des djinns
(p. 214-310). Cette autre approche se fonde sur une légitimité scripturaire (le hadit, cf. I’analyse du
Tibb al-nabawi de Ibn Qayyim al-Gawziyya (p. 249-260) et prend des formes complexes, tantot
religicuses, tantdt franchement magiques, le plus souvent mélant intimement les deux approches.
C’est un des mérites de cet ouvrage précisément que d’avoir souligné (p. 8) les convergences entre
ces démarches médicales ; car si elles sont distinguées par les plus savants, elles sont utilisées
simultanément par un vaste public allant de la cour des califes (p. 275 sq.) au petit peuple des
villes et des campagnes. Les diverses interprétations et traitements proposés pour 1’épilepsie (p. 219,
252-253, 282, 286) fournissent un bon exemple de la vision trés éclectique sur la maladie mentale
exposée par les principaux auteurs connus.

Puis M. Dols étudie les différentes figures de fous qui ont marqué la mémoire collective, dans
la littérature en particulier. Il commence par I’amoureux fou, theme luxuriant s’il en est, abordant
le profil de Qays ibn Mulawwah dit Magniin Layla, principalement a travers la version de Nizami
(p. 322 5q.) ; celui de Zulayha dans sa passion pour Yiisuf (a travers I’ceuvre de Gami, p. 340 sq.) ;
enfin celui de Qamar al-Zaman et de Budur dans les Mille et une Nuits. Ces chapitres principalement
descriptifs, référant a des textes modérément informatifs et généralement assez bien connus,
n’ajoutent guére a la connaissance de la foliec amoureuse de cette époque. Plus riches sont les deux
suivants. Celui mentionnant les « fous sages » (‘ugala’ al-maganin), est fondé principalement sur
I'ouvrage de Nisabiiri portant ce titre ainsi que sur le Sifat al-Safwa de Ibn al-Gawzi. 11 s’attarde
notamment sur les ambiguités de figures comme celle de Buhlil (p. 356 sq.), et signale 1’évolution
de la notion de « fou sage » vers celle de « fou saint ». D’ou le vaste développement consacré au
saint fou faisant apparaitre de multiples figures d’awliyd’ excentriques, simplets « ravis » ou
provocateurs, plongés dans la folie par la puissance incontrélable de leur amour pour Dieu, ou
malamati-s feignant le déséquilibre de fagon délibérée. Ceux qu’intéresse le soufisme marginal des
magdub-s ou des calenders pourront bénéficier ici de multiples remarques offertes par M. Dols,
técondes méme si elles ne s’appuient pas toujours sur des sources originales.

Une derniére partie, plus succincte (p.425-474), aborde les implications socialement fort
délicates de la folie dans la pratique du droit. Elle passe en revue les positions des différentes

BCAI 11 (1994) M.W. Dols: Majnun: The Madman in Medieval Islamic Society, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 195

€coles juridiques sur la question de la responsabilité civile et religicuse du fou et des implications
de son état dans des affaires d’héritage, de mariage, etc. Enfin elle tente de décrire comment,
politiquement et socialement, la société musulmane médiévale a traité les fous — ou ne s’en est
précisément pas occupée, selon les cas. Le caractére assez parcellaire des sources disponibles
n’empéche pas la production de conclusions intéressantes (p. 451-455 et 471-474).

Le travail de M. Dols, nous I’avons dit, se fonde sur une documentation impressionnante
(30 pages de bibliographie, complétées par 26 pages d’index) et constitue une base de travail
excellente et stimulante pour des études plus ponctuelles sur les déséquilibres mentaux dans cette
présente sphére culturelle. Il déborde d’ailleurs la formulation méme de son titre, car il fait 2
plusieurs reprises €tat de cas de démence et de thérapies tout a fait contemporaines (cf. p. 279-310
sur les thérapies de nature magique comme celles des Hamdasa marocains ou comme le zar nilotique)
et pas seulement médiévales. Ce n’est pas I’un de ses moindres mérites que d’avoir montré a quel
point la démence était un théme fécond et révélateur dans tous les domaines de la culture, depuis
les comportements les plus terre-a-terre jusqu’aux éclats de plus haute mystique.

Pierre LORY
(EPHE, Paris)

Julio SAMSO, Las ciencias de los antiquos en al-Andalus. Editorial MAPFRE S.A.
(Colecciones MAPFRE, Coleccién « Al-Andalus », vol. XVIII, 7), Madrid, 1992.
23 x 15 cm, 501 p.

Voici un ouvrage de synthése, mais trés fouillé, d’histoire de ce que les Arabes appelaient
« sciences des Anciens » (‘uliim al-awd’il), par opposition aux « sciences islamiques » (religieuses,
linguistiques et littéraires). Ce sont surtout les sciences physiques, mathématiques, naturelles,
médicales et d’ingénierie mécanique, avec exclusion presque totale des matiéres philosophiques.
La spécialité principale de 1’auteur, professeur d’études arabes et islamiques 2 'université de
Barcelone et chercheur en histoire de I’astronomie arabe, explique I’importance qu’il attache a ce
domaine de la production arabe médiévale, sans pour autant déséquilibrer la synthése de cet ouvrage,
dont il faut dire que la qualité principale est précisément le caractére synthétique et la maturité.
L’importance accordée a la périodisation de la production scientifique d’al-Andalus est
particuliérement remarquable et originale dans cet ouvrage. De I’héritage hispanique d’Isidore de
Séville avant Iinstallation de I’islam dans la péninsule Ibérique jusqu’a « la longue agonie de la
science dans la Grenade nasride (1232-1492) », il s’agit bien d’un millénaire ol le « facteur temps »
de I'histoire est extrémement important et qui ne supporte pas cette approche intemporelle, trop
fréquente dans la présentation des phénomeénes culturels d’al-Andalus.

Entre la science isidorienne et la grenadine, le professeur Samsé étudie, donc, trois grandes
périodes. de I’évolution des sciences en al-Andalus, 3 savoir : « I orientalisation de la science
d’al-Andalus (821-1031) » (p. 45-123), « Les sciences exactes et les sciences appliquées au Siécle
d’Or (1031-1086) » (p. 125-305), « Le siécle des philosophes (1086-1232) » (p- 307-385). Dans

BCAI 11 (1994) M.W. Dols: Majnun: The Madman in Medieval Islamic Society, recensé par P. Lory )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



