BCAI 11 (199
© IFAO 2026

192 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

La troisiéme et derniére partie (p. 177-259), dont le fil conducteur est la thérapeutique, se
caractérise par son absence d’homogénéité : I’auteur y aborde aussi bien les remédes prophétiques
que la critique du vin comme tonique, 1’utilité thérapeutique de la priére ou I'intérét que portait
‘A’i$a a ’art médical. A. al-Bagdadi se fait I’écho de polémiques qui agitaient certains milieux, les
soufis notamment, sur la nécessité ou non de traiter les maladies affectant I’homme. De méme, il
consacre de nombreuses pages a des questions de droit sur des points aussi divers que la possibilité,
pour un musulman, de consulter un médecin chrétien ou juif, le caractére licite du traitement de
I’homme par la femme ou les modalités du coitus interruptus. Les pratiques populaires apparaissent
aussi en filigrane et, notamment, quant & ’utilisation des amulettes, incantations et talismans a des
fins prophylactiques. De méme, lorsque I'auteur recommande d’enterrer les ongles coupés et les
poils provenant de 1’épilation afin de les soustraire aux sorciers, pergoit-on non seulement tout un
imaginaire, mais aussi le jaillissement d’une culture occultée.

Les index (p. 261-358) sont d’un intérét inégal. Si I’index des versets, des hadit-s et des maladies
cités apporte de précieuses informations, il n’en est pas de méme de I'index des simples
gu’accompagne une traduction anglaise, langue qu’A. Q. maitrise visiblement mal.

Jestime donc que ce type de publication s’inscrit dans le processus d’islamisation forcenée de
la science médicale arabe médiévale auquel nous assistons actuellement de la part de certaines
institutions. Sous la plume de ‘Abd al-Latif al-Bagdadi, ce petit traité, si tant est qu’il soit original,
montre bien la relecture du patrimoine scientifique auquel se livraient certains intellectuels
musulmans tardifs. On 1’aura compris, cette édition devra étre manipulée avec d’infinies précautions.

Floréal SANAGUSTIN
(Université Lumiére, Lyon II)

Abl Marwan ‘Abd al-Malik IBN ZUHR (m. 557/1162), Kitdab al-agdiya (Tratado de los
Alimentos), édition arabe et traduction espagnole par Expiracién GARCIA SANCHEZ.
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Instituto de Cooperacion con el Mundo
Arabe, Madrid, 1992. 381 p.

Cette ceuvre ne possédait pas de titre avant que les biographes d’Avenzoar, dont Ibn Abi
Usaybi‘a, ne lui attribuent celui de Kitab al-agdiya. Le texte, objet de la présente édition critique
et de la traduction espagnole, se compose de deux parties distinctes : un traité des aliments
proprement dit, et un traité d’hygiéne ou Kitab al-sihha ol sont abordées, de fagon concise, les
recommandations préconisées par ce type d’ouvrage. En complément, le livre s’achéve par une
série de thémes sur 1’élaboration de diverses préparations médico-pharmacologiques et la description
des épidémies qui pourraient &tre des extraits d’autres ceuvres d’Avenzoar.

Le K. al-agdiya proprement dit traite d’abord des aliments convenant a chaque époque de
I’année (p. 45-46), des diverses sortes de pains (p. 46-50), des chairs d’oiseaux (p. 51-56), des
chairs d’animaux domestiques (p. 57-60), des diverses sortes de viande et de leur préparation, des
produits laitiers (p. 61-62). Poissons, mollusques et les diverses fagons de les appréter forment un

4) Ibn Zuhr: Kitab al-agdiya (Tratado de los Alimentos), éd. trad. E. Garcia Sanchez, recensé par V. Lagardere
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 193

nouveau chapitre (p. 63-70). Puis viennent les fruits, les 1égumes et les divers condiments (p. 71-90).
L’auteur analyse ensuite les diverses classes d’aliments et propose des receties pour les conserver
frais ou les améliorer : préparation des viandes, utilisation des diverses sortes d’eau, de miel, de
sucre, de vinaigre, d’huile d’olive. Suit encore un chapitre consacré aux préparations pharmaceutiques
(p. 101-122) : les sirops, les électuaires, les huiles. L’ ouvrage s’acheve par une étude des propriétés
sympathiques de certains simples.

Le traité d’hygiéne (p. 129-156) propose, quant a lui, divers conseils sur I’ordre d’ingestion
des aliments, des boissons, le repos, le bain, les relations sexuelles, I’exercice physique, la
phlébotomie, les purgatifs, les huiles, les parfums, les vétements, les aménagements des habitations,
les soins des yeux, des cheveux, des dents et des pieds. L’auteur développe ensuite les soins a
délivrer aux femmes enceintes, aux nouveau-nés et aux petits enfants : une série de normes pratiques
d’obstétrique et de pédiatrie. Suit une analyse de la qualité des divers organes des quadrupedes et
des oiseaux, des diverses sortes de viande et de leurs modes de cuisson. L’ouvrage s’achéve par
une bréve description des épidémies.

L’éditrice et la traductrice de ce Kitab al-agdiya a agrémenté son édition critique et sa traduction
de deux index des termes arabes et des termes castillans, fort utiles pour accéder rapidement aux
themes abordés par ce livre dont I’édition vient-enrichir nos connaissances sur les modes de vie en
Andalus au XII° siécle.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

Michael W. DOLS, Majnun : The Madman in Medieval Islamic Society, edited by Diana
E. Immisch. Oxford, Clarendon Press, 1992. 16 X 24 cm, 543 p.

Le présent ouvrage vise a cerner ce qui, dans les comportements déviants de certaines personnes
dans la société musulmane médiévale — malades mentaux, mystiques extravagants, amoureux
passionnés — était percu comme « fou» et comment cette folie €tait interprétée et intégrée
socialement. Il a été rédigé par un éminent spécialiste de la médecine islamique, décédé en 1989.
Son intérét déborde toutefois de beaucoup le seul champ de I’histoire des sciences : car chercher a
délimiter le domaine du dément dans une culture revient 4 y souligner les contours du pensable, du
convenable, et finalement de la «raison islamique » elle-méme. Certes, I’auteur souligne des
I'introduction qu’il n’entend aucunement fournir une synthése définitive sur la question. Le
phénomene de la folie n’a d’ailleurs nulle part, dans le monde musulman médiéval, été abordé tel
quel ni fait I’objet d’une étude particuliére au sein d’une discipline plus vaste, comme la médecine
ou le figh par exemple. Il est simplement mentionné incidemment, dans le cours de textes littéraires,
juridiques ou médicaux multiples et hétérogénes, ol la variété des contenus interdisent de parler
d’une conception unique du guniin dans la pensée musulmane classique. Ce qui est actuellement
considéré comme désordre psychique pouvait d’ailleurs étre percu bien différemment au Moyen
Age. La folie correspondait souvent a un jugement social plus qu’a un diagnostic médical. L’enquéte

14

BCAI 11 (1994) Ibn Zuhr: Kitab al-agdiya (Tratado de los Alimentos), éd. trad. E. Garcia Sanchez, recensé par V. Lagardére
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



