190 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°o11

G.S. Colin, Paris, 1934) et The Medical Formulary or Aqrabadhin of al-Kindi (trad. M. Levey,
Madison-Londres, 1966).

L’ouvrage se termine par un index des termes médicaux, un index des noms propres et un
glossaire de la matiére médicale (p. 159-178). Dans la bibliographie, on constate, parmi les ceuvres
de Qusta b. Liiqa, 1’absence, surprenante, du Kitab fi “ilal ihtilaf al-nas fi ahlagihim (éd. et trad.
P. Sbath, Bulletin de I’Institut d’Egypte 23 (1941), p. 103-169). 1l faut féliciter G. Bos d’avoir
donné cette bonne édition du premier guide sanitaire pour les voyageurs, composé, en arabe, par
I’un des plus grands savants du IX® siecle.

Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

‘Abd al-Latif al-BAGDADI, Kitab al-tibb min al-kitab wal-sunna, éd. Amin QAL‘AGI. Dar
al-ma‘rifa, Beyrouth, 1988. 25 x 17 cm, 258 p. + 55 p. d’introduction.

La matiere de cet ouvrage est un manuscrit conservé 2 la bibliothéque de Cambridge (cote
99161), et intitulé Kirab al-tibb min al-kitab wal-sunna, ccuvre du polygraphe ‘Abd al-Latif
al-Bagdadi (557/1162-629/1231). On sait que cet auteur, dont le médecin Ibn Abi Usaybi‘a donne
une biographie développée dans ses Tabagat al-atibbd’, s’intéressa a la philologie, au droit
musulman, au hadit, aux sciences naturelles, 4 ’alchimie, a la philosophie, mais aussi & la médecine
qui nous occupe ici. Un de ses écrits les plus connus en Occident est I'Ilfada wal-i‘tibar, courte
description de 1’Egypte traduite en francais par S. de Sacy (Relation de I'Egypte par ‘Abd al-Latif,
Paris, 1810). Sa bibliographie fait apparaitre un vif intérét pour la science médicale et la
pharmacologie (commentaires du corpus hippocratique et de I’ceuvre de Galien ; abrégé du Livre des
fievres d’Ishaq al-Isrd’ili, etc.). D ailleurs on peut estimer que les traités médicaux représentent 1/4
de I'’ensemble de son ceuvre, sans qu’il s’agisse pourtant d’un corpus d’une grande originalité
puisque I’auteur appartient a la période durant laquelle, avec I'institutionnalisation de 1’enseignement
médical, le besoin de commentaires et d’abrégés se faisait sentir pour des raisons tenant a la
diffusion de savoir médical. D autre part, et ce texte le démontre clairement, le VIIS/XIII siécle se
caractérise par une prise en compte de plus en plus marquée, comme nous allons le voir, de la
superstition et par [’emprise de la religion sur I’art médical.

L’édition de ce texte, due a Amin Qal‘agi, est précédée d’une longue introduction dans laquelle
on relevera I’absence totale d’esprit de synthése. De toute évidence, 1’éditeur du texte n’a qu’une
vague idée de I’histoire de la médecine arabe et poursuit un objectif apologétique unique : metire
en €vidence I’apport déterminant de I’islam en matiére de médecine en s’appuyant sur le Coran et
les hadit-s. L’introduction débute par quelques remarques dépréciatives sur les systémes médicaux
mésopotamien, indien, grec, égyptien, remarques destinées a préparer le lecteur a 1'idée que le
Coran, dont A. Q. mentionne les versets relatifs a la propreté, a la médecine, a ’hygiéne, a la
nécessité de la science, constitue une référence majeure pour le savant, en méme temps qu’un vade

BCAI 11 (1994) ‘A.L. al-Bagdadi: Kitab al-tibb min al-kitab wa I-sunna, éd. A. Qal‘agi, recensé par Fl. Sanagustin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 [V. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 191

mecum de prophylaxie. Dans ces quelques pages (1-17), les lieux communs se succédent 3 un
rythme effréné comme en témoignent les remarques suivantes : le Coran rend le jeline obligatoire
parce qu’il permet au systéeme digestif de se reposer et qu’il est une bonne thérapie contre les
troubles intestinaux (p. 14) ; il rend certaines boissons et certains aliments illicites car ils constituent
un milieu propice au développement des microbes (on appréciera 1’anachronisme !). Puis A. Q.
tente de dresser les grandes lignes de la médecine islamique telle qu’elle se manifeste dans la
sunna (19-25), et insiste sur la nécessité, pour le croyant, de suivre I’exemple du Prophéte qui
n’avait aucune prévention a I’égard de I’art médical ; attitude qui permet d’expliquer I’engouement
des générations de musulmans postérieurs pour cet art. L’approche apologétique d’A. Q. tend a
faire de la médecine arabe médiévale un produit purement islamique par I’escamotage de la réalité
historique. L’auteur conclut son propos liminaire par la biographie et la bibliographie de ‘Abd al-Latif
al-Bagdadi a partir de la notice que donnent les Tabaqat al-atibba’ (27-55).

Le manuscrit établi par A. Q. se subdivise en trois parties :

1) les fondements théoriques et pratiques de la médecine ;

2) la pharmacopée et la diététique ;

3) la thérapeutique.

Dans la premicre partie (p. 4-57), ‘Abd al-Latif al-Bagdadi aborde les fondements de la médecine
en se livrant a une réappropriation, par I'islam, de la tradition gréco-arabe, grice a des citations
adéquates de versets coraniques et de hadit-s destinés & gommer la rationalité de la démarche des
médecins arabes. La démonstration développée dans le texte est d’autant plus pernicicuse que son
auteur est un bon connaisseur des sources médicales arabes. Il expose donc la division de 1art
médical en théorique et pratique, la doctrine des éléments, des tempéraments, des humeurs, des six
non naturels en leur donnant une teinture islamique. Ainsi, en ce qui concerne I’équilibre, la
syncrasie, il affirme : « Le plus équilibré des tempéraments du régne animal est celui de I’homme ;
entre les hommes, ceux qui ont le tempérament le plus équilibré sont les croyants, entre les croyants,
ceux qui ont le tempérament le plus équilibré sont les prophétes ; parmi les prophétes, Mahomet
est celui dont la complexion est la plus parfaite ». Puis, I’auteur expose les principes de I’hygiéne,
c’est-a-dire la gestion par ’homme des six non naturels (alimentation/boisson ; sommeil/éveil ;
mouvement/repos, etc.) en mélant citations hippocratiques et coraniques. Il faut dire que 1’abondance
des hadit-s relatifs & I’hygiéne sert la démonstration d’A. al-Bagdadi qui maitrise parfaitement les
techniques chéres aux sermonnaires. Ce domaine, et notamment la diététique, est régi strictement
par Iislam ; aussi I’auteur insiste-t-il sur les obligations et les interdits en matiére alimentaire alors
que les médecins antérieurs négligeaient cette question pour insister sur les propriétés nutritives ou
thérapeutiques de telle boisson ou de tel aliment.

La deuxieme partie (p. 58-175) porte sur les médicaments simples et la diététique qui
constituaient la base de la médication chez les auteurs médiévaux. Toutefois, I’approche y est
gauchie par une vision religieuse. En effet, ce chapitre se présente comme un traité de pharmacopée
présentant un ensemble de simples classés par ordre alphabétique. Or, les seuls produits retenus
sont ceux cités dans les recueils de hadit-s. Ainsi, le début de la notice sur la nigelle se présente-t-il
comme suit : « habba sawda’ : Nigelle ; synonyme de §iniz ; citée par Buhari d’aprés Aba Hurayra
“Prenez de la nigelle car elle guérit tous les maux sauf la mort”. » Le chapitre s’achéve par
quelques régles concernant les médicaments composés.

BCAI 11 (1994) ‘A.L. al-Bagdadi: Kitab al-tibb min al-kitab wa I-sunna, éd. A. Qal‘agi, recensé par Fl. Sanagustin _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 11 (199
© IFAO 2026

192 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

La troisiéme et derniére partie (p. 177-259), dont le fil conducteur est la thérapeutique, se
caractérise par son absence d’homogénéité : I’auteur y aborde aussi bien les remédes prophétiques
que la critique du vin comme tonique, 1’utilité thérapeutique de la priére ou I'intérét que portait
‘A’i$a a ’art médical. A. al-Bagdadi se fait I’écho de polémiques qui agitaient certains milieux, les
soufis notamment, sur la nécessité ou non de traiter les maladies affectant I’homme. De méme, il
consacre de nombreuses pages a des questions de droit sur des points aussi divers que la possibilité,
pour un musulman, de consulter un médecin chrétien ou juif, le caractére licite du traitement de
I’homme par la femme ou les modalités du coitus interruptus. Les pratiques populaires apparaissent
aussi en filigrane et, notamment, quant & ’utilisation des amulettes, incantations et talismans a des
fins prophylactiques. De méme, lorsque I'auteur recommande d’enterrer les ongles coupés et les
poils provenant de 1’épilation afin de les soustraire aux sorciers, pergoit-on non seulement tout un
imaginaire, mais aussi le jaillissement d’une culture occultée.

Les index (p. 261-358) sont d’un intérét inégal. Si I’index des versets, des hadit-s et des maladies
cités apporte de précieuses informations, il n’en est pas de méme de I'index des simples
gu’accompagne une traduction anglaise, langue qu’A. Q. maitrise visiblement mal.

Jestime donc que ce type de publication s’inscrit dans le processus d’islamisation forcenée de
la science médicale arabe médiévale auquel nous assistons actuellement de la part de certaines
institutions. Sous la plume de ‘Abd al-Latif al-Bagdadi, ce petit traité, si tant est qu’il soit original,
montre bien la relecture du patrimoine scientifique auquel se livraient certains intellectuels
musulmans tardifs. On 1’aura compris, cette édition devra étre manipulée avec d’infinies précautions.

Floréal SANAGUSTIN
(Université Lumiére, Lyon II)

Abl Marwan ‘Abd al-Malik IBN ZUHR (m. 557/1162), Kitdab al-agdiya (Tratado de los
Alimentos), édition arabe et traduction espagnole par Expiracién GARCIA SANCHEZ.
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Instituto de Cooperacion con el Mundo
Arabe, Madrid, 1992. 381 p.

Cette ceuvre ne possédait pas de titre avant que les biographes d’Avenzoar, dont Ibn Abi
Usaybi‘a, ne lui attribuent celui de Kitab al-agdiya. Le texte, objet de la présente édition critique
et de la traduction espagnole, se compose de deux parties distinctes : un traité des aliments
proprement dit, et un traité d’hygiéne ou Kitab al-sihha ol sont abordées, de fagon concise, les
recommandations préconisées par ce type d’ouvrage. En complément, le livre s’achéve par une
série de thémes sur 1’élaboration de diverses préparations médico-pharmacologiques et la description
des épidémies qui pourraient &tre des extraits d’autres ceuvres d’Avenzoar.

Le K. al-agdiya proprement dit traite d’abord des aliments convenant a chaque époque de
I’année (p. 45-46), des diverses sortes de pains (p. 46-50), des chairs d’oiseaux (p. 51-56), des
chairs d’animaux domestiques (p. 57-60), des diverses sortes de viande et de leur préparation, des
produits laitiers (p. 61-62). Poissons, mollusques et les diverses fagons de les appréter forment un

4) ‘A.L. al-Bagdadi: Kitab al-tibb min al-kitab wa I-sunna, éd. A. Qal‘adi, recensé par Fl. Sanagustin
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



