1994 IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 189

proposés par Ibn Gulgul font probléme, comme I’ Anonyme de DTr ’a souligné ; de méme les citations
explicites d’Ibn Gulgul par Ton al-Baitar se rapportent a des difficultés soulevées par ce dernier.
A.D. a souligné qu’Ibn al-Baitar critique vivement ses prédécesseurs (Ibn Gulgul, son propre maitre
Ibn al-Ramiyya) ou ses collégues, et qu’il considére Dioscoride comme son modele ; si ’on prend
aussi en compte ses références constantes a Galien, on pourrait s’interroger sur ce « retour » aux
« autorités » grecques que semble manifester le Tafsir d’Tbn al-Baitar. En somme, ¢’est une source
exceptionnelle d’informations qu’offrent les deux ouvrages d’A. D., destinés & servir de modéles
aux travaux futurs (par exemple a la réédition critique nécessaire de la traduction de la Materia medica
de Dioscoride par Istifan-Hunayn) et d’ouvrages de référence pour les recherches 2 venir.

Henri HUGONNARD-ROCHE
(CNRS, Paris)

Gerrit Bos, Qusta Ibn Liiqa’s Medical Regime for the Pilgrims to Mecca, The Risala fi tadbir
safar al-hajj, edited with translation and commentary. Leyde, 1992. 184 p.

Le secrétaire al-Hasan b. Mahlad (m. 882), qui devint vizir en 877, lui ayant demandé de
I’accompagner dans son pelerinage 4 La Mekke, le médecin melkite Qusta b. Liga (m. 912), ne
pouvant accéder a sa demande, composa pour lui une épitre dans laquelle il décrivait le régime
(tadbir) qu’il devait suivre durant son voyage.

Dans son introduction, Qusta fournit deux renseignements autobiographiques que nous
ignorions, a savoir qu’a cette époque il était pere de jeunes enfants, dont il ne pouvait pas s’éloigner,
et qu’il était au service de ‘Ubayd Allah b. Yahya b. Hagan (m. 877), autre secrétaire qui fut vizir
de 851 a 861 et de 870 a 877.

Aussi surprenant que cela puisse paraitre, ce n’était pas la premiére fois qu’un médecin chrétien
était pri€ d’accompagner un grand personnage musulman dans son pélerinage, car Ibn Abi Usaybi‘a
nous rapporte que le calife Mu‘awiya avait chargé son médecin chrétien, Abii I-Hakam,
d’accompagner son fils Yazid a La Mekke (cf. ‘Uyiin al-anba’, éd. de Beyrouth, p. 175).

Cette épitre, qui appartient a un genre bien représenté dans la littérature médicale gréco-arabe,
celui des guides sanitaires pour les voyageurs, est divisée en quatorze chapitres, dans lesquels Qusta
b. Luqa étudie successivement : le régime ; la fatigue ; les massages ; les maladies causées par les
vents ; les maladies des oreilles ; le rhume, le catarrhe et la toux ; les maladies des yeux ; P'examen
des eaux ; la désinfection des eaux ; le manque d’eau et la soif ; la prophylaxie contre la vermine ; le
traitement des piqlires de la vermine ; ’origine du ver de Médine ; le traitement du ver de Médine.

Apres I’édition critique du texte arabe, d’aprés trois manuscrits, et la traduction (p. 13-83),
vient un volumineux commentaire (p. 85-157), dans lequel G. Bos donne, en face de certains
passages de Qusta, les paralleles grecs tirés des ceuvres d’Aetius, Alexandre de Tralles, Oribase et
Paul d’Egine ; de méme que pour chaque article de la matiere médicale, il fournit de nombreuses
références, mais sans jamais renvoyer a deux ouvrages pourtant fondamentaux dans ce domaine :
la Tuhfat al-ahbab, Glossaire de la matiére médicale marocaine (éd. et trad. H.J.P. Renaud et

BCAI 11 (1994) G. Bos: Qusta Ibn Liqga’s Medical Regime for the Pilgrims to Mecca. The Risala fi tadbir safar al-hajj, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

190 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°o11

G.S. Colin, Paris, 1934) et The Medical Formulary or Aqrabadhin of al-Kindi (trad. M. Levey,
Madison-Londres, 1966).

L’ouvrage se termine par un index des termes médicaux, un index des noms propres et un
glossaire de la matiére médicale (p. 159-178). Dans la bibliographie, on constate, parmi les ceuvres
de Qusta b. Liiqa, 1’absence, surprenante, du Kitab fi “ilal ihtilaf al-nas fi ahlagihim (éd. et trad.
P. Sbath, Bulletin de I’Institut d’Egypte 23 (1941), p. 103-169). 1l faut féliciter G. Bos d’avoir
donné cette bonne édition du premier guide sanitaire pour les voyageurs, composé, en arabe, par
I’un des plus grands savants du IX® siecle.

Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

‘Abd al-Latif al-BAGDADI, Kitab al-tibb min al-kitab wal-sunna, éd. Amin QAL‘AGI. Dar
al-ma‘rifa, Beyrouth, 1988. 25 x 17 cm, 258 p. + 55 p. d’introduction.

La matiere de cet ouvrage est un manuscrit conservé 2 la bibliothéque de Cambridge (cote
99161), et intitulé Kirab al-tibb min al-kitab wal-sunna, ccuvre du polygraphe ‘Abd al-Latif
al-Bagdadi (557/1162-629/1231). On sait que cet auteur, dont le médecin Ibn Abi Usaybi‘a donne
une biographie développée dans ses Tabagat al-atibbd’, s’intéressa a la philologie, au droit
musulman, au hadit, aux sciences naturelles, 4 ’alchimie, a la philosophie, mais aussi & la médecine
qui nous occupe ici. Un de ses écrits les plus connus en Occident est I'Ilfada wal-i‘tibar, courte
description de 1’Egypte traduite en francais par S. de Sacy (Relation de I'Egypte par ‘Abd al-Latif,
Paris, 1810). Sa bibliographie fait apparaitre un vif intérét pour la science médicale et la
pharmacologie (commentaires du corpus hippocratique et de I’ceuvre de Galien ; abrégé du Livre des
fievres d’Ishaq al-Isrd’ili, etc.). D ailleurs on peut estimer que les traités médicaux représentent 1/4
de I'’ensemble de son ceuvre, sans qu’il s’agisse pourtant d’un corpus d’une grande originalité
puisque I’auteur appartient a la période durant laquelle, avec I'institutionnalisation de 1’enseignement
médical, le besoin de commentaires et d’abrégés se faisait sentir pour des raisons tenant a la
diffusion de savoir médical. D autre part, et ce texte le démontre clairement, le VIIS/XIII siécle se
caractérise par une prise en compte de plus en plus marquée, comme nous allons le voir, de la
superstition et par [’emprise de la religion sur I’art médical.

L’édition de ce texte, due a Amin Qal‘agi, est précédée d’une longue introduction dans laquelle
on relevera I’absence totale d’esprit de synthése. De toute évidence, 1’éditeur du texte n’a qu’une
vague idée de I’histoire de la médecine arabe et poursuit un objectif apologétique unique : metire
en €vidence I’apport déterminant de I’islam en matiére de médecine en s’appuyant sur le Coran et
les hadit-s. L’introduction débute par quelques remarques dépréciatives sur les systémes médicaux
mésopotamien, indien, grec, égyptien, remarques destinées a préparer le lecteur a 1'idée que le
Coran, dont A. Q. mentionne les versets relatifs a la propreté, a la médecine, a ’hygiéne, a la
nécessité de la science, constitue une référence majeure pour le savant, en méme temps qu’un vade

BCAI 11 (1994) G. Bos: Qusta Ibn Liqga’s Medical Regime for the Pilgrims to Mecca. The Risala fi tadbir safar al-hajj, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



