178 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

Mostafa EDITEHADI, Zerfall der Staatsmacht Persiens unter Nasir ad-Din Schah Qagar
(1848-1896). Einblicke in die Machtverhiltnisse am Teheraner Hof nach den
Tagebiichern I‘timad as-Saltanas. Klaus Schwarz Verlag, Berlin, 1992 (Islamkundliche
Untersuchungen, Band 161). 184 p., bibliogr., index.

Ce travail constitue la version €largie d’une thése sur « L’¢re de Naser[oddin Shah] : un coup
d’ceil sur la vie de la cour d’apres la vision de Mohammad Hasan Khan E‘temadossaltane » soutenue
a I'université Albert Ludwig, a Fribourg-en-Brisgau, en 1991. Comme I’indique I’A., les
remaniements pour la publication ont surtout porté sur la présentation des « théories du pouvoir »
dans I'introduction et leur application dans I’argumentation et dans 1’épilogue.

Depuis sa publication par Iraj Afshar (Téhéran 1345s./1966, 1350s./1977), le Ruzname-ye
khaterat de E‘temadossaltane (1840-1896) a été de plus en plus utilisé comme source historique. II
complete les nombreux ouvrages rédigés par cet auteur prolifique (ou sous sa supervision), le plus
souvent sous forme d’annales, d’utilisation plus commode que les chroniques persanes traditionnelles,
a la chronologie incertaine. Ayant exercé notamment la fonction de ministre des publications et de
la presse, étant informé de la situation internationale a travers les périodiques en francais (qu’il
lisait au Shah et dont il faisait traduire des articles en persan, ainsi que divers ouvrages littéraires,
scientifiques ou historiques) et fréquentant pratiquement tous les jours le Shah et la cour Qajar, il
nous fournit dans son Journal un témoignage de premiére main sur le déroulement des événements
lors du long déclin du régne « nasserien » (ses observations portent sur les années 1875-1896, avec
une interruption inexpliquée entre 1876 et 1881). Comme le reléve I’A. (p. 305), E‘temadossaltane
tenait a préciser la véracité de ses dires, opérant parfois un distinguo entre son témoignage personnel
et ses diverses sources d’information.

Pour tirer le meilleur parti de cette source, I’A. a divisé son exposé en quatre chapitres bien
structurés. Le chapitre T analyse la personnalité du Shah & travers ses trois passions (chevaucher,
voyager, chasser), ses trois voyages dispendieux en Europe (1873, 1878, 1889), deux de ses manies
(I'argent et I'or), deux de ses centres d’intérét intellectuel (I’histoire et les langues étrangeres). Le
chapitre II le présente comme régent des affaires de I'Etat (sa maniére de gouverner ; ses relations
avec le conseil de la couronne ; son attitude envers les affaires militaires). Dans le chapitre 111, le plus
détaillé, I’A. retrace la vie de la cour (le style de commandement du Shah, son attitude envers ses
premiers ministres, ses courtisans de haut rang, ses femmes). Le chapitre Iv (« Naseroddin Shih
sans pouvoir ») présente bri¢vement les dernieres années du régne. Alors que le Shah néglige de plus
en plus les affaires de I’Etat, il se réfugie dans la vie du harem et s’ intéresse a ses jeunes courtisans
(dont le plus notoire est ‘Azizossoltan, surnommé Malijak) et leur distribue avantages et honneurs.
L’injustice, la corruption, le désordre civil se répandent, alors que se détériorent les finances et que
les tendances a la fragmentation du pouvoir se réaffirment. L’intérét essentiel de cette thése est de
montrer jusqu’oll peut aller un courtisan avisé et bon observateur dans la présentation souvent trés
critique de la vie de son souverain et de sa cour. Il est toutefois regrettable que I’A. se soit limité
a I'utilisation d’une seule source. Une comparaison avec les opinions émises par E‘temadossaltane
dans d’autres ouvrages, souvent trés librement (je pense par exemple a son Khalse ya Kh"ab-name,
éd. M. Katira‘, Téhéran 1348s./1969), aurait apporté des compléments bien utiles, surtout sur les
hauts dignitaires Qajar.

BCAI 11 (1994) M. Edjtehadi: Zerfall der Staatsmacht Persiens unter Nasir ad-Din Schah Qagar (1848-1896). Einblicke in die Machtverhaltnisse am Teheraner Hof nach

den Tageblichern I‘timad as-Saltanas, recensé par J. Calmard )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 179

Alors que la plupart des travaux touchant & I’exercice du pouvoir dans I’Iran islamique utilisent
une base théorique assez restreinte (en dehors des inévitables références & Machiavel, au « despotisme
oriental » ou & Max Weber), I’A. fait usage d’autres études récentes, en allemand et en anglais,
plus particulierement appropriées au sujet (des études en francais tout aussi pertinentes auraient pu
aussi étre utilisées). Cette typologie de I’exercice du pouvoir est regroupée schématiquement dans
un tableau (p. 15, présenté a ’envers). Bien qu’utile pour préciser la personnalité du souverain
persan et son style de gouvernement, cette théorisation ne fait guére plus que confirmer que, en
dépit de certains aspects positifs de son régne, Naseroddin Shah n’était pas 2 la hauteur de sa tache.
On sait notamment par diverses sources, dont E‘temadossaltane, le peu de considération et de respect
que lui témoignaient ses grands vizirs, allant jusqu’a I’ignorer (Mirza Aga Khan Nuri) ou 2 Pinsulter
publiquement (Aminossoltan) : p. 144 sq.

Jean CALMARD
(CNRS/EPHE, Paris)

Stephan CONERMANN, Die Beschreibung Indiens in der « Rihla » des Ibn Battira, Aspekte
einer herrschaftssoziologischen Einordnung des Dehli-Sultanates unter Muhammad Ibn
Tuglug. Klaus Schwarz, Berlin, 1993 (Islamkundliche Untersuchungen, 165).
VI + 211 p.

La relation (Rikla) d’Ibn Battita jouit d’une immense célébrité, mais son caractére tres
particulier I’a peut-&tre parfois fait regarder avec quelque méfiance par les historiens. Quelle est la
valeur a accorder aux différentes parties de cette ceuvre ? S. Conermann a réalisé une étude trés
compléte des chapitres qui concernent I'Inde et son entreprise comble une lacune importante dans
Panalyse de la valeur historique de la Rihla.

Une premiére partie du livre de S. C. (p. 1-27) présente 1’ceuvre du voyageur marocain, dont
les récits au sujet de I’Inde avaient déja été présentés, notamment en 1953 par M.A. Husain qui les
avait traduits en anglais. S. C. analyse la maniere dont ils ont été rédigés et a voulu montrer le
parti que 1’on peut tirer de ces voyages, rédigés par Ibn Guzayy, pour connaitre la société indienne
du temps d’Ibn Battiita, qui semble avoir séjourné de 1333 a 1346 dans le sous-continent indien et
fut gadi a la cour de Muhammad Ibn Tuglug.

Pour ce faire, S. C. passe en revue de facon trés détaillée (p. 27-58) les autres sources, arabes
et persanes, dont on dispose pour étudier le régne de Muhammad b. Tuglug. Par rapport 4 ces sources,
"apport de la Rihla est trés important. Quatre périodes successives peuvent étre distinguées dans
ce regne : de 1324 a 1335, de 1335 a 1340, la période de 1345 et les événements de 1351, Barani
(I’historien), ‘TIsami, Ibn Battita et al-‘Umari portent des jugements contrastés sur le sultan. En fait,
chacun le juge selon un point de vue bien particulier.

C’est alors (p. 132 5q.) que S. C. tente d’appliquer la théorie de Max Weber sur la sociologie du
pouvoir au régne de Muhammad b. Tuglug. L’Inde musulmane serait alors un Etat de type
« patrimonial », dont le fondement est I’observance de la Sari‘a musulmane, et les nombreuses révoltes

BCAI 11 (1994) M. Edjtehadi: Zerfall der Staatsmacht Persiens unter Nasir ad-Din Schah Qagar (1848-1896). Einblicke in die Machtverhaltnisse am Teheraner Hof nach

den Tageblichern I‘timad as-Saltanas, recensé par J. Calmard )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



