18 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

connait donc trés peu les musulmans. Aux indications concrétes et fideles du premier sur le monde
arabo-musulman s’oppose le silence du second sur ces points, qui n’empéche pas de graves erreurs
sur un autre plan, comme la divinisation de Mahomet. On note également que le premier est tourné
vers la Méditerranée orientale, le second vers 1’Afrique du Nord. Aussi I’A. propose-t-elle
I’hypothése selon laquelle les chapitres 1 & 299 seraient de Martorell, les chapitres 300 a 349 de
Marti de Galba, et les chapitres 350 et suivants & nouveau du premier, avec quelques interpolations
de détail par le second.

Par dela I’aspect d’érudition, cette hypothése permet d’expliquer la juxtaposition dans le roman
de deux attitudes différentes vis-3-vis du monde musulman. Martorell (m. 1464) réagit en homme
médiéval a la chute de Constantinople et veut sa reconquéte, suivant en cela le Pape Calixte III
Mais aussitdt aprés, des intellectuels, dont Eneas Silvio Piccolomini, devenu Pape sous le nom de
Pie II, pronent une croisade pacifique et purement apologétique. C’est ce nouveau son que transmet
Marti de Galba (m. 1490), qui transforme le chevalier en prédicateur et missionnaire, obtenant la
conversion massive des musulmans. En méme temps, cependant, Galba introduit dans le texte le
théme des conversos, ce qui annonce 1’époque de I’Inquisition.

On voit, par ce survol, toute la richesse de ce petit livre, qui replace un des principaux textes
littéraires de la Méditerranée médiévale non seulement 2 la croisée des divers niveaux de 1’histoire
(événementielle, sociale, des mentalités, littéraire), mais aussi a la charniére de deux mondes.

Dominique URVOY
(Université de Toulouse — le Mirail)

Luis Fernando BERNABE-PONS, Bibliografia de la literatura aljamiado-morisca. Universidad
de Alicante (Collecién Xarc al-Andalus, vol. 5), Alicante, 1992. 21 x 12,5 cm, 152 p.

Ouvrage bibliographique, qui présente 498 titres de publications modernes (XIX®-XX°® siecles) sur
les écrits en langue espagnole des musulmans hispaniques, écrits en Espagne ou en exil, entre le
XV® et le XVII® si¢cle.

La recherche moderne appelle ces écrits — généralement fort peu littéraires — « littérature
aljamiado-morisque » : aljamiado, parce qu’écrits en a‘gamiyya, « langue non-arabe », par les moriscos
ou « crypto-musulmans » d’Espagne. La dénomination n’est pas trés exacte — c’est connu —, car
« aljamiado » désigne en espagnol I’écriture en arabe de 1’espagnol (or ces écrits sont €crits aussi en
écriture latine) et parce que ce ne sont pas toujours des « moriscos » qui les écrivent (ce sont aussi
les « mudéjares », musulmans reconnus comme tels dans la société hispanique jusqu’au début du
XVIE siécle, ou les andalusi, dans la société islamique, aprés I'expulsion générale de 1609-1614).
Mais 1’appellation est pratique, et elle a été utilisée ainsi par le D" Luis-Fernando Bernabé-Pons,
professeur d’études arabes et islamiques a I'université d’Alicante (Espagne), secrétaire du comité de
rédaction de ’ouvrage collectif en préparation Enciclopedia de los Moriscos et membre fondateur du

comité de rédaction de la revue bibliographique Aljamia 3.

28. Cf. Bulletin critique, n°9 (1992), p. 33-35.

BCAI 11 (1994) L.F. Bernabé-Pons: Bibliografia de la literatura aljamiado-morisca, recensé par M. de Epalza

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 19

La liste de titres, par ordre alphabétique (p. 38-124), est précédée d’une étude de cette
bibliographie (p. 10-37) : origine, manuscrits conservés, raisons de 1écriture en arabe de I’espagnol,
circonstances de 1'usage de I’espagnol pour des textes islamiques, niveau linguistique, chronologie,
thémes principaux de ces textes (Coran, dits du Prophéte, prophéties politiques, croyances et priéres
islamiques, récits pieux, biographies de personnages préislamiques et islamiques, romans d’époque,
conseils et préceptes moraux, traités de droit musulman, récits de pelerinage, visions eschatologiques,
rites magiques, polémiques anti-chrétiennes).

Certains auteurs ont été particulierement étudiés, comme Isa Gidelli (mufti de Castille, milieu
du XV© siécle, qui fut certainement le principal promoteur de ces écrits islamiques en espagnol), le
Mancebo de Arévalo (Castillan, du début du xvr®), les Grenadins Miguel de Luna et Alonso del
Castillo (fin du xVI°), les musulmans de I’exil Ahmad al-Qasim Bejarano (de Séville) et Ibrahim
Taybili (de Tolede), etc. Luis F. Bernabé-Pons regroupe la bibliographie les concernant et en
montre I’importance (il a publi¢ lui-méme El cdntico isldmico del morisco hispanotunecino Taybili
(Zaragoza, 1988), poeéme de plus de 1 400 vers, écrit en Tunisie, en espagnol et en écriture latine).

Des index onomastique (p. 126-144), toponymique (p. 145-147) et de textes aljamiado-morisques
(p. 148-152) enrichissent cet ouvrage bibliographique. Sa mise 2 jour, par le bulletin Aljamia ou par
une future réédition, sera nécessaire, étant donné 1’abondante production scientifique moderne sur
ces textes. De toute fagon, voila un utile instrument de travail pour I'étude de cet important
phénomene culturel : une littérature islamique en espagnol, expression d’une communauté musulmane
dans la société européenne des XVE-XVII® siécles.

Mikel de EpALzZA
(Université d’ Alicante)

Pierre CACHIA, Popular Narrative Ballads of Modern Egypt. Clarendon Press, Oxford, 1989.
366 p.

Le professeur Pierre Cachia a vécu de nombreuses années en Egypte ob il a acquis une
connaissance intime de la poésie d’expression dialectale. Il a fréquenté non seulement les chercheurs
versés dans ce domaine, mais aussi les compositeurs/chanteurs de mawwdal. Le corpus qu’il a
constitué est composé a la fois d’enregistrements sonores (réunis entre 1959 et 1979) et de textes,
ceux-ci ayant €té transcrits sous la dictée de chanteurs (1944) ou trouvés sous forme d’opuscules
commercialisés (entre 1941 et 1965).

L’ouvrage se divise en deux parties : I'une (« A Survey », p. 1-100) consacrée 2 1’étude
approfondie, dans I'Egypte moderne, de ce genre particulier de la poésie populaire ou « ballade » ;
I'autre (« An Anthology », p. 102-350) a un choix de treize textes qui rendent compte de la diversité
des themes, des formes métriques, des méthodes de composition, des styles de transmission.

D’emblée, I’auteur constate que, parallélement 2 la littérature de I’adab, il y eut une production
littéraire abondante, véhiculée par la langue de 1’oralité et tenue pour négligeable, voire dangereuse.
Il analyse les raisons de I’attitude élitiste qui a prévalu pendant longtemps, y compris parmi les

BCAI 11 (1994) L.F. Bernabé-Pons: Bibliografia de la literatura aljamiado-morisca, recensé par M. de Epalza )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



