1994 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 155

le lecteur grappillera quelques données sur I’alimentation (p. 108), les récoltes, les sécheresses, les
prix, les poids et mesures, les monnaies qui ont cours (p. 95 etc.).

Michel Tuchscherer, qui maitrise parfaitement les sources arabes sur I'histoire du Yémen, a
identifié les personnages de sa chronique avec ceux qui sont mentionnés dans les ouvrages déja
parus : recueils yéménites de biographies, chroniques yéménites, sulaymanides ou mecquoises,
relation de Niebuhr, ouvrages de Philby, etc. C’était une tiche considérable. Les notes nourries
guident le lecteur peu familier avec le Yémen. Il est dommage en revanche, dans un ouvrage de
cette qualité, que les transcriptions de I’arabe présentent des incohérences (notamment dans I’emploi
de I’article), des oublis de signes diacritiques ou méme des fautes (par exemple Damad pour Damad
p. 82). Certains ouvrages mentionnés en note, soit de facon développée, soit de maniere abrégée,
ne se trouvent pas dans la bibliographie générale, des p. IX-XII, ou bien le nom de I’auteur se présente
sous une forme différente (Ibn Dahlan, p. 1, mais Dahlan, p. XI). Le voyageur Niebuhr n’est pas
danois (p. 17), mais allemand, méme s’il participe & une expédition danoise.

Ces petites imperfections n’enlévent rien a la qualité d’ensemble de 1’ouvrage, premiére étape
pour ’élaboration d’une histoire du Yémen gasimide (plutdt que « qasimite », p. 13 etc., puisque les
adjectifs en -ide se rapportent aux familles, lignages ou dynasties, tandis que ceux en -ite renvoient
a des peuples, nations ou tribu) qui fait cruellement défaut. La chronique d’al-Bahkali doit figurer dans
toutes les bibliotheéques et elle sera bient6t citée dans les manuels d’histoire du Yémen.

Christian ROBIN
(CNRS, Aix-en-Provence)

Gabriel MARTINEZ-GROS, L’Idéologie omeyyade. La construction de la légitimité du Califat
de Cordoue (x¢-XI¢ siecles). Madrid, Bibliotheque de la Casa de Veldzquez, 8, 1992. 363 p.

C’est un curieux livre que publie Gabriel Martinez-Gros avec cette édition quelque peu remaniée
d’une thése soutenue il y a déja plusieurs années. Ayant exprimé alors des réserves sur certains
aspects de ce texte, je ne voudrais pas étre injuste envers un ouvrage a bien des égards séduisant,
ne serait-ce que par la qualité de son écriture. Il me semble cependant honnéte d’exprimer ma
perplexité devant la conception de I’histoire qui s’y exprime. Il s’agit plus d’une relecture — fort
ingénieuse et brillamment conduite — des textes que de ’effort de critique documentaire que 'on
attend habituellement de I’historien. S’agit-il dés lors d’une « nouvelle histoire » échappant aux
normes de I’histoire traditionnelle ? Au lecteur, sans doute, d’en juger.

Gabriel Martinez se propose de rendre au jour le « discours » et I’« imaginaire » des Omeyyades
de Cordoue, tels qu’ils les congurent eux-mémes, ou qu’on les congut sous leur direction, sans
prétendre déterminer quels furent 1’assise sociale et I’impact de cette « idéologie omeyyade », mais
en se mettant a I’écoute des sources rédigées au X° siécle, dans I’entourage des souverains, et en
« leur laissant libre cours ». Pour ce faire, il les soumet & une recherche systématique du « sens
caché » qui, a ses yeux, se dissimule derriére la banalité — ou au contraire 1’éventuelle étrangeté —
des faits qu’elles évoquent.

BCAI 11 (1994) G. Martinez-Gros: L'idéologie omeyyade. La construction de la légitimité du Califat de Cordoue (Xe-Xle siecles), recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

156 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

Comme le Prophéte mettant au défi ses détracteurs de produire une révélation comparable a
celle qu’il apportait, I’auteur oppose a ses éventuels contradicteurs la cohérence globale de sa
démonstration. On peut, dit-il, « forcer le sens d’une phrase, d’un paragraphe... Il est presque
impossible en revanche d’imposer a une ceuvre entiére, page aprés page, une conception qu’elle ne
manifesterait pas » (p. 23). Seule une analyse d’ensemble de la « littérature califale » peut en
dégager les lignes de force, et c’est a cet exercice qu’il se livre en s’appuyant sur une dizaine de
textes contemporains du califat et des royaumes de taifas. Pourquoi donc ces écrivains du califat se
seraient-ils ingéniés a dissimuler ’affirmation de cette 1égitimité qu’ils avaient pour fonction
d’exalter ? C’est, dit G. M., parce qu’ils s’adressent au monde musulman tout entier, parcouru a
cette époque d’influences chiites ismaéliennes ol « le manifeste (zahir) et le latent (batin) se partagent
toute réalité aux yeux des intellectuels ».

Je ne nierai pas qu’a plusieurs reprises, la force de conviction d’un style enlevé aidant, le
lecteur puisse étre ébranlé par telle ou telle interprétation. En particulier & la relecture de passages
quelque peu énigmatiques, qui avaient intrigué des auteurs antérieurs, et que Gabriel Martinez
incorpore a sa démonstration. Ainsi, I’énigmatique figure des trois premiers juges de Cordoue,
évidemment mythiques, dont Ribera s’effor¢ait déja d’expliquer 1’apparition au début des Cadis de
Cordoue d’al-Husani (p. 33-41), ou les curieuses anecdotes qui terminent la chronique d’Ibn al-Qutiya
(p. 109-112). Je ne saurais dire si les interprétations fournies pour expliquer ces passages sont
exactes — mais qui pourrait le dire ? En tout cas elles sont ingénieuses et suscitent 1’admiration
sinon la conviction.

Dans I’ensemble, cependant, la démonstration & laquelle se livre 1’auteur me parait d’une
extréme fragilité. Il ne serait sans doute pas sans portée de prouver I'imprégnation par un ésotérisme,
peut-Etre influencé par la pensée chiite, de la « littérature califale » andalouse des X®-XI° si¢cles. Mais
est-il vraisemblable de soutenir une telle thése ? On sait la méfiance a laquelle se heurtaient les
innovations idéologiques ou religieuses dans I’ Andalus du X® siécle. Méme sans prendre absolument
a la lettre les indications que les sources fournissent a ce sujet, on voit mal ce qui pourrait, dans ce
que nous savons de la culture andalouse sous les Omeyyades, justifier le renversement de perspective
auquel nous invite Gabriel Martinez.

Il me semble qu’il tombe trop souvent, pour interpréter les textes qu’il utilise, -dans une
sophistication aussi ingénieuse qu’« inutile ». Je reconnais que 1’« inutilité » dont je la taxe n’est
pas la preuve de sa fausseté ou de son a-historicité. Sur ce point, il dit se situer dans une perspective
proche de celle d’André Miquel qui se refuse « a couper (des ceuvres) une réalité objective, celle
de I’histoire », et affirme vouloir « prendre ces textes comme un tout, en les considérant comme
témoins non pas tellement d’une réalité que d’une représentation de cette réalité, en visant en un
mot non pas le monde recréé par notre recherche, & mille ans de distance, mais le monde senti,
percu, imaginé peut-&tre par les consciences d’alors » (cité p. 327).

Mais André Miquel, du moins, ne nie pas I’existence de cette « réalité historique » dont les
ceuvres prétendent rendre compte, méme si elles Iinterprétent a leur facon ou s’en éloignent, alors
qu’avec G. M. on n’est pas loin de la tentation d’une telle négation, en tout cas de I'idée que ces
sources ne nous apportent rien d’autre qu’elles-mémes, qu’au-dela d’elles il n’y a guere qu’un
inconnaissable que les historiens « classiques » s’évertuent en vain a reconstituer. On se trouve
alors, comme l'auteur en convient lui-méme (p. 326), dans une «relecture » qui s’enferme en

BCAI 11 (1994) G. Martinez-Gros: L'idéologie omeyyade. La construction de la légitimité du Califat de Cordoue (Xe-Xle siecles), recensé par P. Guichard

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 157

quelque sorte sur elle-méme, constitue un systéme clos sans déboucher vraiment sur ce que la
plupart des historiens appellent « I’histoire ».

En m’inquiétant de telles positions, il ne me semble pas défendre un « positivisme historique »
dépassé, mais simplement faire appel au bon sens, qui m’a semblé a plusieurs reprises faire défaut
aux démonstrations qui nous sont proposées. Il faudrait les suivre pas & pas pour en montrer la
fragilité.

Un « cas limite », mais révélateur de la démarche de 1’auteur, est celui de la Chronique anonyme
de ‘Abd al-Rahmin III. Dans ce texte, apparemment tout a fait banal, figure un long récit de la
prise et du sac d’Evora par le roi Ordofio II de Galice en 913 ou 914. Pour G. M., la description
minutieuse que fait I’auteur anonyme des détails de la prise et du sac de la ville témoigne d’une
intention symbolique dont il cherche la confirmation dans un certain nombre de coincidences entre
ce récit et celui — qu’il a déja interprété symboliquement — que font les Akhbar magmii‘a de la prise
de Cordoue par les musulmans lors de la conquéte de 711. A Evora, le roi de Galice, «fils
d’Alphonse », attaque une ville qui obéit a un rebelle, petit-fils d’Ibn Marwan al-Gilliqi ; il a donc
pour lui « la procession naturelle et 1égitime des générations ». C’est elle qui met les chrétiens « en
mesure d’escalader par une pente réguliere les défenses de la cité » (les ordures accumulées a
I’extérieur du mur). Les musulmans au contraire, « privés de la protection de leurs peres, sont
écrasés contre la muraille hostile » contre laquelle les cadavres s”amoncellent aussi jusqu’au sommet.
Ces deux amoncellements, « hauts comme deux tailles d’hommes, comme deux générations 1’une
sur I'autre, se rejoignent autant qu'ils s’opposent pour abolir I’obstacle de la muraille, pour unir,
par-dessus les peres, grands-peéres et petits-fils... ».

La prise d’Evora clét ainsi le temps de la fitna qui va prendre fin avec le nouveau régne. « Ces
vieux soulévements... sont comme ce pont de cadavres et d’ordures qui franchit le mur d’Evora...
Dans Evora déserte, I’obstacle est aplani, le silence rompu par I’appel aux ancétres, ‘Abd Allah,
‘Abd al-Rahman, Marwan, ceux dont les noms jalonnent le cours brisé de la dynastie. Conquéte,
“reconquéte” d’al-Andalus, saut des générations et résurgence du califat apparaissent comme autant
de thémes liés, et qui vont nous servir de guides a travers cette chronique dont le sac d’Evora me
semble donner la clé. »

Peut-étre les auteurs arabes qui ont fait le récit de ce dramatique événement ont-ils voulu faire
ressortir par contraste les succes ultérieurs du régne de ‘Abd al-Rahman III, mais de 1a a suivre
G. M. dans la forét de symboles, de coincidences et de correspondances ol il veut nous entrainer,
et & voir dans ce passage, qui n’ouvre d’ailleurs pas la chronique, la « clé » d’une interprétation
symbolique de celle-ci, il y a une distance que, pour ma part, je me refuse a franchir.

Sil'on entre dans le détail de I’argumentation, on rencontre sans cesse des affirmations qui ne
correspondent que trés approximativement aux faits évoqués, deux au moins en quelques lignes,
par exemple, p. 117 :

1. Les données numériques concernant les attaquants et les défenseurs d’Evora seraient les
mémes que celles fournies par les Ahbar magmii‘a pour Cordoue, prise par les musulmans lors de
la conquéte : « 700 hommes du cbté des musulmans, 300 ou 30 000 pour les chrétiens ». Or, méme
en laissant de c6té la curieuse arithmétique qui établit une identité entre 300 et 30 000, une
vérification des textes fait apparaitre qu’a Cordoue il y a en réalité, du c6té chrétien, outre les gens
de peu qui n’ont pu s’enfuir a Tolede, 400 ou 500 guerriers, et 700 cavaliers musulmans de 1’autre.

BCAI 11 (1994) G. Martinez-Gros: L'idéologie omeyyade. La construction de la légitimité du Califat de Cordoue (Xe-Xle siecles), recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

158 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

A Evora une armée de 30 000 chrétiens attaque une ville ol 700 défenseurs musulmans sont tués,
et 4 000 femmes et enfants emmenés prisonniers, alors qu’une dizaine de notables ont pu échapper
4 la mort en s’enfuyant de la ville a la faveur de la nuit.

2. « Comme le roi chrétien de Cordoue, réfugié dans une église, le gouverneur musulman
d’Evora, ‘Abd al-Malik b. Marwan trouve la mort dans son oratoire. » En fait, selon les Ahbar
magmi‘a et le Bayan, le «roi» ou gouverneur wisigoth de Cordoue ne fut pas tué, mais capturé
apres avoir essayé de s’enfuir, et emmené & Damas (les Ahbar précisent méme qu’il fut le seul « roi »
chrétien capturé ainsi, les autres s’étant soit rendus par capitulation, soit enfuis en Galice).

Ainsi, dans le passage que j’ai retenu parce qu’il m’a paru particuliérement contestable, I’exa-
men attentif des faits qui sont censés étayer la démonstration ameéne a douter a chaque instant non
seulement de la validité des rapprochements et coincidences que ’auteur veut faire apparaitre,
mais encore de la rigueur de sa lecture des textes et des interrogations auxquelles il les a soumis.
Tenter de suivre ses démonstrations labyrinthiques, ol des « coups de pouce » forcent trop souvent
le sens des textes et la réalité des faits, me parait un exercice assez vain dont I’historien n’a pas
grand-chose a attendre.

Tous les passages du livre ne suscitent sans doute pas des réflexions aussi critiques. Je me
sens peu capable de juger de la validité des démonstrations compliquées qui veulent éclairer, en en
étudiant la composition, le sens des ouvrages d’Ibn Hazm, encore que la conclusion de ces chapitres,
qui met au cceur de la réflexion du grand Cordouan I’angoisse du naufrage, sinon de I’islam, du
moins de I'umma andalouse, ne manque pas de force. Du point de vue de I’histoire proprement
dite, plus éclairants m’ont paru, par exemple, le commentaire des Annales de ‘Isa al-Razi, et
I’évocation de ce « califat immobile », qui doit plus ses succes a la ténacité, & I’organisation, au
nombre et a I’argent qu’aux victoires de ses généraux (p. 145-148), ou I’analyse des contradictions
qui le minent : s’affirmant « arabe », il « ne pouvait que heurter avec une monarchie reléguée dans
les alcoves d’un palais dominé par les Esclavons et servi par les Berbéres » (p. 158). Sur le fond,
Gabriel Martinez n’a pas tort, 2 mon sens, de mettre I’idéologie au centre de son interrogation sur
le califat et sur son échec, ni de prolonger, sur I’« identité andalouse », la réflexion pénétrante qu’il
a par ailleurs développée dans d’autres travaux (voir ses pages 232-233).

Il nous incite a réexaminer le probléme de la signification des sources, et celui de leur rapport
a la « réalité historique ». En cela, il nous met peut-étre en garde salutairement contre une prétention
naive a découvrir trop facilement une objectivité « historienne » & travers des textes peut-&tre biaisés
par les intentions mémes qui ont présidé a leur élaboration. Mais un tel avertissement ne perd-il pas
beaucoup de son éventuelle validité en s’égarant lui-méme dans la subjectivité d’une recherche 2
tout prix, dans les mémes textes, d’un « sens caché » qui aurait jusqu’ici échappé a tous les
lecteurs de cette littérature califale ?

Pierre GUICHARD
(Université de Lyon II)

BCAI 11 (1994) G. Martinez-Gros: L'idéologie omeyyade. La construction de la légitimité du Califat de Cordoue (Xe-Xle siecles), recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 159

Emilio CABRERA (coordinateur), Abdarrahman IIl y su época. Coleccién Viana 3, Caja
Provincial de Ahorros de Cérdoba, Cordoue, 1991. 262 p-

Pour commémorer le XI° centenaire de la naissance de Abd al-Rahman III, la Caja de Ahorros
de la province de Cordoue, mue par un patriotisme légitime, a confié le soin de diriger la réalisation
d’un livre, destiné a un large public, sur le calife et son époque, au professeur Emilio Cabrera
Muiioz, catédratico d’histoire médiévale de 1'université de la ville. Lui-méme et ses quinze
collaborateurs ont voulu donner dans les dix-neuf chapitres de cet ouvrage, d’une présentation soignée,
un panorama aussi complet que possible de I’état de I’Espagne musulmane au X® siécle. Dans ce but,
il a €té fait appel aux enseignants de Cordoue, mais aussi 2 des spécialistes d’autres universités et
institutions de recherche espagnoles et au professeur Mahmiud ‘Ali Makki de I’université du Caire.

La premiére préoccupation de ‘Abd al-Rahman III, la pacification intérieure, a été traitée par
E. Cabrera. Avec J.L. del Pino Garcfa, il a également montré la puissance du califat qui s’est illustrée
dans une politique extérieure trés active. L’organisation de 1’Etat est vue par A. Galdn Sdnchez, les
personnages importants de la cour, le calife et son entourage familial, respectivement par R. Pinilla
et M. Cabrera Sdnchez. On doit 2 R. Peinado Santaella le chapitre sur la société, 2 R. Cérdoba de
la Llave celui sur les activités économiques , et & M.J. Viguera celui sur les lettres et les arts. C’est
Mahmiid ‘Ali Makki qui a traité de la culture religieuse et A. Arjona Castro, bien connu pour ses
travaux sur ce sujet, la médecine. On trouve ensuite six chapitres consacrés aux grandes subdivisions
administratives de la monarchie umayyade : la Marche Supérieure par J.L. Corral Lafuente, le
Sarq al-Andalus par P. Lépez Elum, les Baléares, dont le role stratégique est important, par P. Cateura
Bennésser, la Marche Moyenne par R. Izquierdo Benito, la kura de Merida par J.L. del Pino et
I’ Andalousie, dans son sens actuel, par E. Cabrera et R. Cérdoba. La capitale, Cordoue, et la
résidence califale de Madinat al-Zahra’ sont traitées respectivement par J.M. Escobar Camacho et
par A. Vallejo Triano, directeur du site archéologique prestigieux sur lequel les travaux se
poursuivent. Un chapitre, trop bref, est consacré 2 la culture matérielle par S. Ferndndez Lépez.
Une bibliographie, dont la plupart des titres sont récents, cldt cet ouvrage de bonne vulgarisation.

Son intérét est de mettre 4 la disposition d’un large public cultivé et curieux des connaissances qui
ne lui seraient guere accessibles parce que dispersées dans différentes publications dont certaines
peuvent paraitre confidentielles. C’est aussi d’apporter, & travers une mise 4 jour fondée sur des
acquisitions nouvelles de la recherche, un nouveau regard sur une période essentielle de Ihistoire de la
Péninsule et qui a €té I'objet de débats souvent passionnés et quelque peu biaisés par des critéres non
scientifiques. Dans ce sens il s’agit d’une ceuvre salutaire. Son attrait, ce qui n’est pas a négliger méme
pour des lecteurs au fait des questions qui sont abordées, réside dans une illustration photographique en
couleur, trés abondante et de qualité, qui apporte beaucoup au texte : des paysages, des monuments,
des objets bien choisis permettent de concrétiser de nombreux aspects de la civilisation de I’Espagne
musulmane en ce régne dont le souvenir s’est a juste titre conservé. Il s’agit en somme d’un travail
sérieux quant au fond, agréable a compulser : un type d’ouvrage qu’on aimerait voir se multiplier et
pas seulement Outre-Pyrénées mais en France, o le marché est encombré par trop de livres dont le
sérieux et la solidité ne sont pas les caractéristiques dominantes.

Bernard ROSENBERGER
(Université Paris VIII)

BCAI 11 (1994) G. Martinez-Gros: L'idéologie omeyyade. La construction de la légitimité du Califat de Cordoue (Xe-Xle siéc\e_s), recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



