1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 123

R.C. Taylor, dont plusieurs éléments ont été repris et approfondis par ’auteur dans un ouvrage
collectif publié en 1986 : Pseudo-Aristotle in the Middle Ages (voici un cas ot il ne faut pas induire
la date de la composition de celle de I'édition !) ; I’acuité de P. Morewedge en matiére de sémantique
philosophique ; la répartition analytique des textes de Farabi par T.A. Druart ; les chapitres de
W.C. Chittick et de D. Martin et leurs longues citations de Qiinawi et de Nagm al-Din — avec en
outre pour le second I’évocation de sa propre expérience soufie. Ces derniéres lignes ne doivent
pas étre considérées comme une sorte de distribution de prix : c’est 1a une simple réaction de
lecteur, que d’autres peuvent compléter — car, redisons-le, ce volume pris dans son ensemble est

plein d’intérét.

Jean JOLIVET
(EPHE, PARIS)

John WALBRIDGE, The Science of Mystic Lights, Qutb al-Din Shirazi and the Illuminationist
Tradition in Islamic Philosophy. Cambridge, Massachusetts, Harvard University Press,
1992 (Harvard Middle Eastern Monographs XXVI). XVII + 296 p- (avec six annexes,
bibliographie, index).

Importante étude analytique de la pensée isrdgie, ce livre, sans doute la version condensée
d’une thése de doctorat, contient :

L. Une présentation de la personnalité de Qutb al-Din al-Sirazi (m. 710/1311), ¢élébre homme
de sciences et commentateur de Suhrawardi, précédée d’un apercu historique de la situation de la
philosophie islamique au XII® sigcle.

II. Une analyse de la structure du « systéme » suhrawardien vu par rapport a |’avicennisme,
s’appuyant a la fois sur le texte méme du Kitab hikmat al-isrdg (que J.W. insiste A appeler
« philosophy of illumination ») et le Commentaire de Qutb al-Din.

III. Une analyse des « éléments illuminationnistes » repérés dans 1’encyclopédie philosophique
de Qutb al-Din écrite en persan, la Durrat al-tdg (= « The Pearly Crown »).

IV. Une discussion assez détaillée des problémes se rapportant a I’eschatologie, notamment la
notion du « Monde de I’Image » et le probléme de la réincarnation chez Suhrawardi et Qutb al-Din,
complétée en annexe par I’édition princeps et la traduction anglaise d’une épitre de Qutb al-Din
consacrée a ces sujets, intitulée Risala fi tahqiq ‘alam al-mital wa-agwibat as’ilat ba‘d al-fudald’.

C’est donc un livre dont devraient se réjouir tout particulidrement ceux qui, d’une maniére ou
d’une autre, se réclament de ’enseignement d’Henry Corbin. Ils seront cependant quelque peu
étonnés d’apprendre que, pour I’auteur, « I’interprétation d’Henry Corbin et de son école », qualifiée
de « mythologique » (p. 163), devrait céder devant celle du professeur Hossein Ziai, seule autorité
dans les études suhrawardiennes a étre citée avec approbation. Quoi qu’il en soit, la thése défendue
par J.W. consiste, dans un premier pas, & ramener 1'i§rag systématiquement, peu importe les

BCAI 11 (1994) ). Walbridge: The Science of Mystic Lights. Qutb al-Din Shirazi and the Illuminationist Tradition in Islamic Phi\t_)sophy, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

124 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

déclarations explicites de Suhrawardi sur lesquelles s’appuie la phénoménologie de Corbin, au
péripatétisme classique dont il est issu historiquement, et auquel le commentateur, Qutb al-Din, le
raméne dans la mesure ol il se voit contraint d’expliquer le lexique technique de Suhrawardi en
termes péripatéticiens. Cependant, loin d’en conclure, comme le font certains, que I’isrdq n’est guere
autre chose qu’une variante, encore que quelque peu non-conformiste, du péripatétisme classique,
J.W. s’applique au contraire & démontrer ce qui fait ’originalit¢ de Suhrawardi par rapport a
I’avicennisme : une «science du concret » se nourrissant & la fois de ’expérience mystique et
d’une critique systématique du formalisme péripatéticien, c’est-a-dire de la confusion des universaux
construits mentalement avec la réalité. Sous ce rapport, le chapitre II me semble bien saisir
I’essentiel : il y a ici des observations fort valables, et je crois que J.W. a raison de conclure que,
si ¢’est peut-&tre a tort que Suhrawardi semble accuser Avicenne lui-méme de la fameuse confusion
de D’esse in re avec le concept logique de I'existence, il reste vrai que c’est grice & la critique
suhrawardienne que les avicenniens postérieurs, 2 commencer par Tusi, seront 2 méme de distinguer
clairement entre le concept et la réalité de l’existence. Sculement, voici que la prétendue
démythologisation risque de tomber dans le piége d’une autre mythologie : celle d’une certaine
idéologie scientiste qui fait finalement bien peu de cas et de 1’élément mystique et de I’élément
platonicien chez Suhrawardi pour faire de celui-ci un précurseur d’un Ibn Taymiyya et d’un David
Hume plutdt que d’un Mulla Sadra. S’il est vrai que la connaissance i§rdgie se fonde sur la
« présence » des réalités manifestes plutdt que sur I’idée d’une Réalité se manifestant — et I’auteur
n’a sans doute pas tort d’insister 1a-dessus —, il ne s’ensuit pas pour autant, me semble-t-il, que ses
principes fondamentaux, tels que la hiérarchie des lumigres, ou celui niant toute causalité au corps
matériel en tant que tel (cf. H.1. éd. Corbin, p. 109 sq./ trad. Corbin, p. 100 sq.), soient négligeables
ou doivent étre interprétés dans le sens d’un empirisme radical de type scientifique. En effet le
véritable probléme chez Suhrawardi est de comprendre ce qui constitue au juste la réalité de I’essence
concréte : est-ce que ¢’est tout simplement « la chose particuliére », comme le propose J.W. (chapitre
I et passim) 7 Pour qu’une telle interprétation soit acceptable, il faudrait avant tout expliquer
clairement ce que deviennent alors les idées platoniciennes, les « seigneurs des espéces » dans le
lexique isragi ; il faudrait aussi s’assurer, avant de le présumer, que 1’encyclopédie philosophique
de Qutb al-Din sur laquelle J.W. s’appuie principalement ici, la Durrat al-tag, représente vraiment
la pensée authentique de Suhrawardi. De plus, il semble bien que la discussion de la notion
d’existence et du statut des universaux que J.W. (p. 84-100) tire de cette encyclopédie,
malheureusement de fagcon assez libre au lieu de nous donner une traduction précise des quelques
pages trés denses qu’y consacre Qutb al-Din, ne soit pas entierement libre d’erreurs, dues peut-€tre
en partie, il est vrai, & I’état du texte persan édité par S. Muhammad Miskat (2 ce sujet voir les
remarques de Mahduht BanG Huma'i dans la préface de sa nouvelle édition d’une autre partie de
I’ouvrage, Téhéran, 1369 h.s., p. 18-33). Il est évidemment risqué d’en juger sans avoir acces aux
manuscrits ; mais j"ai noté, en tout cas, que l’identification de la quiddité a I’état conditionné
(mahiyyat bi-Sart-i §ay’) avec la quiddité en tant que telle (min hayt hiya hiya), que !’auteur (p. 90)
semble tirer d’une ligne problématique du texte persan imprimé (Durra 1: 3: 11, L. 17 : va
mahiyyvatra min hayt hiyva hiva mahiyyat hvanand ki bi-Sart-i $ay’), ne saurait étre correcte, d abord
parce que ce n’est pas une phrase persane compléte, et surtout parce que ce serait la une contradiction
flagrante de ce qu’on peut lire dans les manuels scolastiques, y compris ceux écrits par les maitres

BCAI 11 (1994) J. Walbridge: The Science of Mystic Lights. Qutb al-Din Shirazi and the llluminationist Tradition in Islamic Philosophy, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 125

directs de Qutb al-Din (TiisI et Katibi-i Qazvini) : la « quiddité en tant que telle » n’est précisément
pas celle considérée comme « conditionnée », mais celle appelée la bi-Sart ou « absolument
inconditionnée » parce que considérée sans égard a aucune condition, ni celle de la chose particuliere
ni celle de I'universel logique (voir a ce sujet, par exemple, les remarques de N. Heer, The Precious
Pearl : Al-Jami’s al-Durrah al-Fakhirah, Albany 1979, 76 sq.). Par conséquent, pour revenir 2 la
phrase persane citée, a2 moins de supposer une négligence incompréhensible de la part de Qutb al-Din
lui-méme, il faut ou bien remplacer ki par /a, ce qui serait la solution la plus élégante méme du
point de vue de la syntaxe persane, ou alors supposer 1’omission d’une ligne ou d’une phrase
expliquant la considération /@ bi-Sart, qui manque de toute facon dans le texte. Le probléme en
question étant fondamental pour la tradition scholastique, on voit mal comment J.W. a pu ignorer
cette difficulté tout en se servant de ce texte pour la construction de son interprétation
« epistémologique » de la pensée isragie.

Le chapitre 1v, fort de I’épitre inédite de Qutb al-Din, explique trés bien comment les
conceptions de celui-ci, tout en s’inspirant de Suhrawardi quant 2 la réalité du « monde de I'image »,
vont beaucoup plus loin dans le sens d’un platonisme affirmant non seulement la préexistence de
I’8me, mais aussi la réincarnation d’une catégorie d’ames dans le monde matériel. On peut se
demander, cependant, si J.W. ne va pas un peu loin en tirant du commentaire de Qutb al-Din (Sark
H.I, p.9,13-15), ou celui-ci affirme la pérennité de la philosophie et son indépendance des religions,
la conclusion que cela impliquerait sa perpétuité « through other religious dispensations » (p. 151 ;
cf. p. 121).

Hermann LLANDOLT
(Université McGill, Montréal)

BCAI 11 (1994) J. Walbridge: The Science of Mystic Lights. Qutb al-Din Shirazi and the llluminationist Tradition in Islamic Philosophy, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

126 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE

Georges PEYRONNET, L’Islam et la civilisation islamique, vie-xir siecle. Collection U,
Armand Colin, Paris, 1992. 17 X 23 cm, 376 p.

Entre 1960 et 1970, Dominique et Janine Sourdel, André Miquel, Claude Cahen et Nikita
Elisséeff ont fait paraitre quatre grands manuels destinés a I’initiation universitaire, d’esprit chaque
fois tres différent, traitant de I’histoire et de la civilisation de I’islam médiéval. Trois d’entre eux
sont aujourd’hui introuvables sur le marché du livre neuf. Depuis lors, I’édition frangaise ne nous
avait pas offert grand-chose, sinon un manuel Clio rédigé par Robert Mantran qui ne couvrait que
la période s’étendant jusqu’a I’an mil, un texte trés sommaire de Burlot chez Hachette, quelques
Que sais-je ?, obligatoirement de champ restreint, j’en oublie sans doute, mais 1’ensemble reste
trés en deca des manuels auxquels peuvent se référer les lecteurs anglophones. C’est pourquoi
P’annonce d’un nouvel ouvrage, écrit par un maitre de conférences de I’université de Brest, ancien
pensionnaire de la Casa de Velasquez, dans la collection U, collection universitaire honorablement
connue, a réjoui tout le monde. Une réclame en avait été adressée par un courrier officiel émanant
d’un rectorat de la région parisienne. Malheureusement, une fois I’ouvrage entre nos mains, nous
avons dii demander aux bibliothécaires de notre université d’avertir les étudiants qu’il ne fallair pas
le consulter, et ce conseil a été renouvelé par écrit dans les bibliographies qui leur sont remises
chaque année.

La page 358, ouverte par hasard en premier, s’achevait par une indication bibliographique
concernant Emmanuel Sivan, « travail trés documenté d’un historien musulman ». Cet ancien et
brillant étudiant israélien de Claude Cahen est, depuis des années, un conseiller écouté du ministére
des Affaires étrangéres de son pays et ses derniers articles ne laissent pas penser a une conversion
a I'islam. La page 59, ensuite consultée, nous apprit qu’un « hadith matron » est un hadith rejeté,
que les juristes sont des « fgih », seul emploi d’un terme dialectal dans cette page. L’école juridique
hanafite fut fondée par un « Hanafa » et le hanbalisme par « Hanbal ». Il nous fallait réécrire notre
cours d’islamologie, devenu obsoléte... Nous en vinmes alors a la description du second événement
fondateur de la religion musulmane, aprés la Révélation, le califat de ‘Ali.

Le chapitre Vv traite des sectes islamiques. P. 81-82, aprés une introduction, il présente, sous le
titre, Les kharidjites, sans erreur notable mais sans précision réelle, I’origine du mouvement :

« Ce terme vient du verbe arabe, kharadja, “sortir, se révolter”. C’est ainsi que 1’islam officiel,
en présence de cette premiére révolte, a désigné ceux qui sont sortis de 1’orthodoxie. Pourtant du
point de vue religieux, les kharidjites restérent sunnites. Mais ils s’écartérent de la voie commune
en se posant en contestataires politiques.

C’est en 656 que se produisit cette premiere sécession. Deux prétendants au califat venaient
de livrer bataille, et I’on s’en était remis finalement & un arbitrage. Une partie des combattants
refusa cette procédure : on les appela kharidjites... ».

A la méme page 82, sous le titre, Les mouvements chiites (voir tableau, p. 368) et le sous-titre,
le chiisme, 1’'information précédente est complétée par un texte dont voici les trois premiéres phrases,

BCAI 11 (1994) J. Walbridge: The Science of Mystic Lights. Qutb al-Din Shirazi and the llluminationist Tradition in Islamic Philosophy, recensé par H. Landolt

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



