122 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°11

Neoplatonism and Islamic Thought, edited by Parviz MOREWEDGE. University of New York
Press, 1992. 33 X 15 cm, X + 267 p. (International Society for Neoplatonic Studies,
volume 5 in Studies in Neoplatonism : Ancient and Modern).

Ce volume constitue les actes d’un colloque international qui s’est tenu 8 New York en 1983.
Neuf ans, c’est long, les auteurs auront pu craindre que telle ou telle publication dans cet intervalle
ne compromette leurs textes ; & chacun d’en juger, mais de toute facon 1’ensemble est fort intéressant.
Il se compose d’une préface due au « General Editor » de la collection, R. Baine Harris (p. VII-X),
d’une introduction de P. Morewedge (p. 1-9), principalement consacrée a résumer les douze
contributions qui suivent. Celles-ci se répartissent en trois ensembles : « Le contexte du
néoplatonisme islamique », « Néoplatonisme et philosophie islamique », « Néoplatonisme et mystique
islamique », de respectivement trois, six et trois contributions. La premiére est due a R.C. Taylor
et s’intitule « A Critical Analysis of the Structure of the Kalam fi mahd al-khair (Liber de Causis) »,
p. 11-31. Les deux points en sont une réflexion sur I’ordre des « propositions » qui composent ce
livre, et sur ses sources. Cet ordre est assez liche, mais non dépourvu d’une « unité générique »
qui fait tenir ensemble les « stimulantes doxai philosophiques » dont il est constitué. Quant aux
sources, R.C.T. attire 1’attention sur I’origine plotinienne d’un certain nombre d’entre elles. L’étude
de J. Owens, qui suit, s’intitule « The Relevance of Avicennian Neoplatonism », celui-ci étant
caractérisé par la recherche d’une source unique de I’€tre, mais qui ne soit pas au-dessus de 1’étre
(p- 41-50). La dense contribution de P. Morewedge (« The Neoplatonic Structure of Some Islamic
Mystical Doctrines », p. 51-75) est principalement centrée sur une comparaison entre les
métaphysiques de Plotin et d’Ibn Sina, considéré comme « un représentant authentique d’un courant
dominant du mysticisme islamique » {p. 52). Ainsi se cl6t la premiére partie. M. Marmura s’est
attaché a 1'un des points principaux, et des plus difficiles, de la métaphysique avicennienne
(« Quiddity and Universality in Avicenna », p. 77-87). L. Westra s’interroge sur la possibilité de
I’antique « connais-toi toi-méme » dans trois philosophies qui jalonnent I’histoire du platonisme
(« Self-Knowing in Plato, Plotinus, and Avicenna », p. 89-109). Les deux contributions suivantes
concernent la doctrine de I’émanation : chez des commentateurs d’Avicenne (N. Heer, « Al-Razi
and al-Tusi on Ibn Sina’s Theory of Emanation », p. 111-125) et chez Farabi (« Al-Farabi, Emanation,
and Metaphysics », p. 127-148, par T.A. Druart, qui signale la disparité des textes de F. sur cette
question). Puis viennent deux études qui terminent la deuxiéme partie et concernent toutes deux
I’ismaélisme, celles de P.E. Walker (« The Universal Soul and the Particular Soul in Isma‘ili
Neoplatonism », p. 149-166) et de M.A. Alibhai (« The Transformation of Spiritual Substance Into
Bodily Substance in Isma‘ili Neoplatonism », p. 167-177). Deux des études qui constituent la
troisiéme partie portent sur le schéme néoplatonicien du retour tel qu’on le retrouve chez Qiinawi
(W.C. Chittick, « The Circle of Spiritual Ascent According to Al-Qlinawi », p. 179-209) et Nagm
al-Din al-Kubra (D. Martin, « The Return to “The One” in the Philosophy of Najm Al-Din
Al-Kubra », p. 211-246). La derniére, celle de V. Potter (« Revelation and “Natural” Knowledge of
God », p. 247-257) surprend le lecteur, car il y est a peine question du néoplatonisme et pas du
tout de I’islam, a part quelques allusions de seconde main a M. Igbal.

Dans ce recueil les points de vue différent, et les méthodes, mais tout ou presque y est

N

instructif et porte & réfléchir. Citons, parmi les éléments les plus remarquables, le chapitre de

BCAI 11 (1994) P. Morewedge (ed.): Neoplatonism and Islamic Thought, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 123

R.C. Taylor, dont plusieurs éléments ont été repris et approfondis par ’auteur dans un ouvrage
collectif publié en 1986 : Pseudo-Aristotle in the Middle Ages (voici un cas ot il ne faut pas induire
la date de la composition de celle de I'édition !) ; I’acuité de P. Morewedge en matiére de sémantique
philosophique ; la répartition analytique des textes de Farabi par T.A. Druart ; les chapitres de
W.C. Chittick et de D. Martin et leurs longues citations de Qiinawi et de Nagm al-Din — avec en
outre pour le second I’évocation de sa propre expérience soufie. Ces derniéres lignes ne doivent
pas étre considérées comme une sorte de distribution de prix : c’est 1a une simple réaction de
lecteur, que d’autres peuvent compléter — car, redisons-le, ce volume pris dans son ensemble est

plein d’intérét.

Jean JOLIVET
(EPHE, PARIS)

John WALBRIDGE, The Science of Mystic Lights, Qutb al-Din Shirazi and the Illuminationist
Tradition in Islamic Philosophy. Cambridge, Massachusetts, Harvard University Press,
1992 (Harvard Middle Eastern Monographs XXVI). XVII + 296 p- (avec six annexes,
bibliographie, index).

Importante étude analytique de la pensée isrdgie, ce livre, sans doute la version condensée
d’une thése de doctorat, contient :

L. Une présentation de la personnalité de Qutb al-Din al-Sirazi (m. 710/1311), ¢élébre homme
de sciences et commentateur de Suhrawardi, précédée d’un apercu historique de la situation de la
philosophie islamique au XII® sigcle.

II. Une analyse de la structure du « systéme » suhrawardien vu par rapport a |’avicennisme,
s’appuyant a la fois sur le texte méme du Kitab hikmat al-isrdg (que J.W. insiste A appeler
« philosophy of illumination ») et le Commentaire de Qutb al-Din.

III. Une analyse des « éléments illuminationnistes » repérés dans 1’encyclopédie philosophique
de Qutb al-Din écrite en persan, la Durrat al-tdg (= « The Pearly Crown »).

IV. Une discussion assez détaillée des problémes se rapportant a I’eschatologie, notamment la
notion du « Monde de I’Image » et le probléme de la réincarnation chez Suhrawardi et Qutb al-Din,
complétée en annexe par I’édition princeps et la traduction anglaise d’une épitre de Qutb al-Din
consacrée a ces sujets, intitulée Risala fi tahqiq ‘alam al-mital wa-agwibat as’ilat ba‘d al-fudald’.

C’est donc un livre dont devraient se réjouir tout particulidrement ceux qui, d’une maniére ou
d’une autre, se réclament de ’enseignement d’Henry Corbin. Ils seront cependant quelque peu
étonnés d’apprendre que, pour I’auteur, « I’interprétation d’Henry Corbin et de son école », qualifiée
de « mythologique » (p. 163), devrait céder devant celle du professeur Hossein Ziai, seule autorité
dans les études suhrawardiennes a étre citée avec approbation. Quoi qu’il en soit, la thése défendue
par J.W. consiste, dans un premier pas, & ramener 1'i§rag systématiquement, peu importe les

BCAI 11 (1994) P. Morewedge (ed.): Neoplatonism and Islamic Thought, recensé par J. Jolivet )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



