1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 119

Le grand mérite de Madame Galston est d’avoir rassemblé, pour la premiére fois, et analysé
de fagon trés approfondie en une seule et méme étude 1’ensemble des doctrines d’al-Farabi réparties
dans ses écrits politiques. La méthode de lecture proposée pourrait trouver des limites du fait de
I’avancement de I’histoire des textes. Ainsi une autre explication que celle fondée sur la lecture de
Iécriture dialectique des textes serait demandée, nous semble-t-il, s’il s’avére par exemple, comme
le suggeére M. Mahdi (Kitab al-milla, introduction, p. 30-31) a propos des rapports entre des textes
dits ici « paralléles », al-Madina al-fadila et Fusiil muntaza‘a, que le second est un « supplément »
au premier dans I’intention méme d’al-Farabi.

Outre les doctrines politiques d’al-Farabi, les analyses suivies de I’ouvrage abordent et donnent
un nouvel éclairage sur des problémes philosophiques tels que celui de I’imitation (p. 44-47) ou de
la possibilité de la jonction avec I'intellect agent, par la prise en compte du role de Iintellect
pratique pour ’achévement de la perfection ultime de ’homme (particuliérement p. 77-82), qui ne
sont généralement lus que dans la seule perspective psychologique et noétique de la philosophie
d’al-Farabi.

A tous ces titres, I'ouvrage de Madame Galston devient une référence obligée a toute étude
sur la pensée politique du « Second Maitre » et & toute étude sur sa philosophie tout court 72,

Abdelali ELAMRANI-JAMAL
(CNRS, Paris)

Avicennus latinus. Liber primus Naturalium. Tractatus primus de causis et principiis
naturalium. Edition critique de la traduction latine médiévale par S. van RIET,
introduction doctrinale par G. VERBEKE. Louvain-la-Neuve (E. Peeters) — Leiden
(EJ. Brill), 1992. 25 x 16,5 cm, 108* + 146 p .

Dans la série des libri naturales de 1’Avicenna latinus, ce volume est le cinquiéme
chronologiquement, aprés le Liber de anima seu sextus naturalium IV-V (1968) et I-II-1II (1972)
et les Liber tertius... de generatione et corruptione (1987) et Liber quartus... de actionibus et
passionibus qualitatum primarum (1989). Quant a ’ordre didactique, il est le premier, car il
correspond & une partie de la Physique d’Aristote. Il est aussi, hélas, le dernier de ceux qu’aura
publiés la regrettée S. van Riet, décédée en 1993 : la joie que les chercheurs concernés auraient pu

72. L’ouvrage comporte un index (p. 235-240)  termes génériques tels que al-kamal (kamal nazari,
qui aurait gagné, par la richesse méme du matériau  kamal fikri, kamal insani...) ou spécifiques tels que
étudié, a étre plus exhaustif sur le lexique des termes  al-ra’is al-awwal, al-ra’is al-tani, wadi® al-nawamis,
arabes. Le lecteur pourrait suivre plus aisément les  imdm, etc.)
distinctions minutieusement établies entre certains

BCAI 11 (1994) Avicenne: Avicenna latinus. Liber primus Naturalium. Tractatus primus de causis et principiis naturalium, éd._S. Van Riet, recensé par ). Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

120 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES NO 11

ressentir a le tenir entre leurs mains en est éteinte, mais il leur reste I’intérét de son contenu, aussi
riche et aussi savamment traité que celui des volumes précédents (auxquels il faut ajouter les trois
de la Philosophia prima (1977, 1980, 1983).

La premiére partie (p. 1*-108*) comporte d’abord I’introduction doctrinale de G. Verbeke,
qui est de régle dans cette série. Il y examine successivement le « statut de la philosophie de la
nature », « Nature et téléologie », « Le hasard et la fortune ». Ces trois thémes sont ceux a propos
desquels Avicenne se sépare le plus nettement d’Aristote, d’abord quant aux rapports
épistémologiques entre la physique et la métaphysique, le sujet de celle-1a devant selon lui étre
démontré dans celle-ci (voir 14*-17%, 25%) ; d’autre part ses doctrines de I’émanation et du décret
divin lui font repenser tout différemment les conceptions de la nature, du hasard et de la fortune
qu’avait soutenues Aristote (voir 25%, 35%, 38%-39*, 44%) Notons que G.V. cite a plusieurs reprises
divers scolastiques latins : Albert le Grand, Siger de Brabant, Adam de Buckfield, Thomas d’ Aquin.
La suite de I’introduction traite de 1’aspect paléographique du texte. On y lit notamment que ce
Liber primus Naturalium n’a jamais été achevé : au lieu des quatre traités qu’il aurait dG comporter,
il n’en a que deux complets, plus un fragment du troisiéme. Une premiére traduction du texte
arabe a été faite & Tolede dans le troisieme quart du XII° si¢cle, selon « une hypothése prudente » ;
elle a été continuée mais non complétée un siecle plus tard & Burgos, oti I’on a traduit aussi les
sections IT &4 V de ces « Livres de physique » (53*-54%).

Les pages 54*-67* traitent des manuscrits qui conservent ce texte ; il y en a vingt-deux et ils
témoignent de deux recensions trés voisines, les lecons de la seconde résultant sans doute d’une
révision de la premiére (59%). C’est la premitre qui a été éditée ici a partir de trois manuscrits
parmi les douze qui en sont les témoins (62*-67*). Des trois « annexes » qui suivent, la premicre
permet de comparer les deux recensions sur I’exemple du chapitre 1 (71*-78%) ; la seconde donne
un « apparat comparatif » de ces deux recensions (79*-102*) ; la troisi¢éme donne les fautes, variantes
orthographiques et accidents des trois manuscrits retenus (103*-105%). Notons enfin que les lexiques
arabe-latin et latin-arabe de ce Liber primus ne doivent paraitre, en un volume unique, qu’apres les
éditions de ses trois traités (68%).

Le texte compte quinze chapitres qui, selon la maniére a la fois scrupuleuse et libre qui est
celle d’Avicenne, suivent le livre T de la Physique d’ Aristote et le livre 1l jusqu’au chapitre 7. 1l
n’est pas question de I’analyser. Signalons seulement quelques points dignes de remarque.

— Au chapitre I sont énumérés les divers noms que 1’on donne a la matiére selon la diversité
de ses relations aux formes et aux corps : hyle, subjectum, materia vel massa, elementum, origo
(21, 60-22, 72). Or ce passage est quasiment identique & une page du De processione mundi de
Dominicus Gundissalinus (éd. G. Biilow, 31, 5-16) : les six termes capitaux se lisent dans les deux
endroits et les différences textuelles sont minimes de 1’'un a I’autre, n’allant guére plus loin que le
simple démarquage. On est tenté de penser que Gundissalinus est ici le traducteur et qu’il a
remployé sa traduction dans son propre ouvrage. Cette hypothése est renforcée par le fait qu’il y
traite de la méme facon d’assez nombreux morceaux de la Philosophia prima 4’ Avicenne dont il
est un traducteur possible, et du Fons vitae d’Ibn Gabirol dont il a été le co-traducteur avec
Jean d’Espagne. '

— Tout en reconnaissant & Aristote le rang qui lui revient — il ’appelle auctor primus (53, 82 ;
63, 83), definitor primus (57, 50) — , Avicenne s’en démarque a 1’occasion. Ainsi il ne le suit pas

BCAI 11 (1994) Avicenne: Avicenna latinus. Liber primus Naturalium. Tractatus primus de causis et principiis naturalium, éd. S. Van Riet, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 121

dans sa critique sans nuance de Mélissos et de Parménide : nec putamus eos adeo fuisse imperitos
sicut videtur in verbis eorum (44, 19-20), vs Aristote, Physique, 1, 3, 186a 6-10. Aux pages 32-34
il critique longuement la célebre comparaison d’ Aristote : « La matiére désire, comme une femelle
un male » (ibid., 9, 192a 22-23) ; il voit 12 « une parole de gens qui parlent par images (figurate
loquentium) plutdt que de philosophes (34, 94-95 ; I’arabe a kalam al-sifiyya, voir app. cr.). Mais
la formule est mise au compte de personnages qu’il ne nomme pas : dicunt (32, 63 ; il y a d’autres
verbes au pluriel dans le passage ; cf. 52, 55 : dicunt ; 53, 70 : definierunt...). Le sujet ici non exprimé
se lit sans doute dés le début : ce sont les péripatéticiens (philosophia Peripateticorum, 1, 7 ;
voir 44, 15).

— A T’avant-derniére page de ce livre, Avicenne se sépare tout autant d’Aristote, mais
implicitement. Traitant de la fagon dont on peut répondre a diverses questions en évoquant telle ou
telle des quatre causes, il cite parmi ses exemples la cause finale de la mort : « Cela est fait en
sorte que, quand I’ame aura atteint sa perfection, elle s’échappe du corps » (sic factum est ut, cum
perfecta fuerit anima, evadat a corpore ; 139, 65-66).

~ Dans Physique II, Aristote parle des sciences qui relévent a la fois des mathématiques et de
la physique ; il cite I’optique, 1’harmonique, 1I’astronomie (194 a 8). Avicenne en son chapitre 8
cite les mémes et y ajoute la science des poids (qui figurait déja dans I'Enumération des sciences
de Farabi) et celle des sphéres en mouvement (scientia de ponderibus et scientia musicae et scientia
de sphaeris mobilibus et scientia de aspectibus et scientia de astrologia ; 79, 70-72). Ce passage
est intéressant pour Ihistoire des sciences et de 1’épistémologie : il s’agit 1a de ce que les médiévaux
nommeront les scientiae mediae.

— Au chapitre 14 apparait un mystérieux Abendecliz (123, 61). Le début de ce nom évoque un
Ibn latinisé. En fait, et le contexte le prouve, il s’agit d’Empédocle, dont le nom en arabe :
Anbaduglis, a ét€ mal lu (bn au lieu de nb, faute d’ailleurs facile), parce que ce personnage n’a pas
¢t¢ identifié. Cette méconnaissance surprend, car Empedocles est nommé par — citons au hasard —
Bernard Silvestre, Jean de Salisbury, et déja Calcidius ! Cette ignorance caractérise-t-elle un lieu,
un temps, un homme ? C’est une des questions que pose ce texte.

Jean JOLIVET
(EPHE, Paris)

BCAI 11 (1994) Avicenne: Avicenna latinus. Liber primus Naturalium. Tractatus primus de causis et principiis naturalium, éd. S. Van Riet, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

122 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°11

Neoplatonism and Islamic Thought, edited by Parviz MOREWEDGE. University of New York
Press, 1992. 33 X 15 cm, X + 267 p. (International Society for Neoplatonic Studies,
volume 5 in Studies in Neoplatonism : Ancient and Modern).

Ce volume constitue les actes d’un colloque international qui s’est tenu 8 New York en 1983.
Neuf ans, c’est long, les auteurs auront pu craindre que telle ou telle publication dans cet intervalle
ne compromette leurs textes ; & chacun d’en juger, mais de toute facon 1’ensemble est fort intéressant.
Il se compose d’une préface due au « General Editor » de la collection, R. Baine Harris (p. VII-X),
d’une introduction de P. Morewedge (p. 1-9), principalement consacrée a résumer les douze
contributions qui suivent. Celles-ci se répartissent en trois ensembles : « Le contexte du
néoplatonisme islamique », « Néoplatonisme et philosophie islamique », « Néoplatonisme et mystique
islamique », de respectivement trois, six et trois contributions. La premiére est due a R.C. Taylor
et s’intitule « A Critical Analysis of the Structure of the Kalam fi mahd al-khair (Liber de Causis) »,
p. 11-31. Les deux points en sont une réflexion sur I’ordre des « propositions » qui composent ce
livre, et sur ses sources. Cet ordre est assez liche, mais non dépourvu d’une « unité générique »
qui fait tenir ensemble les « stimulantes doxai philosophiques » dont il est constitué. Quant aux
sources, R.C.T. attire 1’attention sur I’origine plotinienne d’un certain nombre d’entre elles. L’étude
de J. Owens, qui suit, s’intitule « The Relevance of Avicennian Neoplatonism », celui-ci étant
caractérisé par la recherche d’une source unique de I’€tre, mais qui ne soit pas au-dessus de 1’étre
(p- 41-50). La dense contribution de P. Morewedge (« The Neoplatonic Structure of Some Islamic
Mystical Doctrines », p. 51-75) est principalement centrée sur une comparaison entre les
métaphysiques de Plotin et d’Ibn Sina, considéré comme « un représentant authentique d’un courant
dominant du mysticisme islamique » {p. 52). Ainsi se cl6t la premiére partie. M. Marmura s’est
attaché a 1'un des points principaux, et des plus difficiles, de la métaphysique avicennienne
(« Quiddity and Universality in Avicenna », p. 77-87). L. Westra s’interroge sur la possibilité de
I’antique « connais-toi toi-méme » dans trois philosophies qui jalonnent I’histoire du platonisme
(« Self-Knowing in Plato, Plotinus, and Avicenna », p. 89-109). Les deux contributions suivantes
concernent la doctrine de I’émanation : chez des commentateurs d’Avicenne (N. Heer, « Al-Razi
and al-Tusi on Ibn Sina’s Theory of Emanation », p. 111-125) et chez Farabi (« Al-Farabi, Emanation,
and Metaphysics », p. 127-148, par T.A. Druart, qui signale la disparité des textes de F. sur cette
question). Puis viennent deux études qui terminent la deuxiéme partie et concernent toutes deux
I’ismaélisme, celles de P.E. Walker (« The Universal Soul and the Particular Soul in Isma‘ili
Neoplatonism », p. 149-166) et de M.A. Alibhai (« The Transformation of Spiritual Substance Into
Bodily Substance in Isma‘ili Neoplatonism », p. 167-177). Deux des études qui constituent la
troisiéme partie portent sur le schéme néoplatonicien du retour tel qu’on le retrouve chez Qiinawi
(W.C. Chittick, « The Circle of Spiritual Ascent According to Al-Qlinawi », p. 179-209) et Nagm
al-Din al-Kubra (D. Martin, « The Return to “The One” in the Philosophy of Najm Al-Din
Al-Kubra », p. 211-246). La derniére, celle de V. Potter (« Revelation and “Natural” Knowledge of
God », p. 247-257) surprend le lecteur, car il y est a peine question du néoplatonisme et pas du
tout de I’islam, a part quelques allusions de seconde main a M. Igbal.

Dans ce recueil les points de vue différent, et les méthodes, mais tout ou presque y est

N

instructif et porte & réfléchir. Citons, parmi les éléments les plus remarquables, le chapitre de

BCAI 11 (1994) Avicenne: Avicenna latinus. Liber primus Naturalium. Tractatus primus de causis et principiis naturalium, éd. S. Van Riet, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



