114 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

cosmologiques), fit-ce a des fins pratiques. Cette assignation privilégiée impose a Averroés des
infléchissements sensibles de la doctrine du maitre : il tempére I’initiale réprobation aristotélicienne
(Rhér. 1, 1354a 19-26) des moyens extratechniques de la persuasion et réhabilite discrétement, a
I’intérieur de la rhétorique, le recours aux arguments sophistiques.

Les deux dernieres contributions de 1’ouvrage, consacrées a al-Suhrawardi et 2 Sirazi — Hossein
Ziai, « The Source and Nature of Authority : A study of al-Suhrawardi’s Illuminationist Political
Doctrine » (p. 305-344) ; John Walbridge, « The political Thought of Qutb al-Din al-Shirazi »
(p. 345-378) — ramenent le lecteur a la postérité orientale d’Avicenne. La premiére étude cherche
dans I'essence de la doctrine politique illuminative de Sihab al-Din Yahya al-Suhrawardi
« al-magqtiil » (549/1154 - 587/1191), principalement contenue dans les introductions et les
conclusions de ses nombreux écrits et trés éloignée de la philosophie politique classique, les raisons
qui inspirérent & Saladin I’ordre de mettre 4 mort le philosophe. La seconde étude montre comment
al-Sirazi (634/1236-710/1310) trouva dans trois influences distinctes — la philosophie politique
classique, la littérature des « miroirs des princes » et la pensée politique de Nasir al-Din al-Tiasi —
le motif d’une philosophie politique originale.

Dominique MALLET
(Université Michel de Montaigne — Bordeaux 3)

Miriam GALSTON, Politics and Excellence, The Political Philosophy of Alfarabi. Princeton
University Press, Princeton New Jersey, 1990. 28 x 17,5 c¢m, 240 p.

La parution de nombreux textes (éditions et traductions) d’al-Farabi, notamment de philosophie
politique, durant les trente derniéres années, appelait un ouvrage général qui évalue I’ensemble de
la philosophie politique du « Second Maitre » dont I’ceuvre, comme le constate le professeur Muhsin
Mahdi, Iinitiateur et le guide des recherches actuelles sur I’intégralité de cette ceuvre, constitue
dans ce domaine, depuis I’antiquité, la plus grande synthése aprés Platon.

Madame Galston nous fournit ce bel ouvrage qui se propose une analyse en profondeur et
systématique des écrits politiques ° d’al-Farabi considérés comme un ensemble (p. 10, n. 31).
L’auteur met en place une structure d’analyse qui tient compte de la diversité des écrits d’al-Farabi
(ouvrages scientifiques et ouvrages populaires, ouvrages métaphysiques et-cosmologiques et ouvrages
politiques) et des difficultés d’interprétation qu’ils ont suscitées parmi les auteurs pour déterminer
la véritable nature de sa philosophie politique.

C’est vers Platon que se sont orientés la plupart des chercheurs (p. 11, n. 35) pour expliquer la
philosophie politique d’al-Farabi, assimilant dans une large mesure 1’enseignement de Platon 2

69. Ce sont principalement : al-Madina al-fadila, al-Siyasa al-madanivya, Tahsil al-sa‘dda, Fusiil
muntaza‘a, Kitab al-milla.

BCAI 11 (1994) M. Galston: Politics and Excellence. The Political Philosophy of Alfarabi, recensé par A. Elamrani-Jamal

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 115

I’ordre politique idéal de la République, et peu d’efforts ont été faits pour en identifier
systématiquement les traits aristotéliciens. Le but de ce travail est de combler cette lacune, en
évaluant les deux « systémes » doctrinaux en compétition coexistant dans les écrits politiques
d’al-Farabi pour les lier a des objectifs considérés comme aristotéliciens (p. 13).

La méthode de lecture d’al-Farabi suivant plusieurs niveaux (ésotériques et exotériques),
inaugurée par Leo Strauss et largement mise en ceuvre par M. Mahdi, trouve une application
particulierement fructueuse pour 1'étude et le classement des ceuvres de philosophie politique.
Madame Galston complique cette méthode en proposant une autre perspective qui conduit aussi
a la lecture des ouvrages d’al-Farabi selon plusieurs niveaux. L’auteur part de I’hypothése que
Iécriture d’al-Farabi procéde de la méthode dialectique (p. 10), dans laquelle I’investigation consiste
a juxtaposer des arguments opposés doués d’un fort pouvoir persuasif. Aussi les contradictions
entre les doctrines que I’on rencontre dans divers écrits pourraient s’expliquer par la prise en
considération de doctrines inconsistantes mises a I’épreuve par cette méthode d’écriture dialectique,
dans le cheminement discursif du philosophe vers la vérité. Ainsi un classement selon I’intention
de leur composition, en tant qu’ouvrages philosophiques, est possible pour la plupart des écrits
politiques.

Dans ce schéma d’explication, un ouvrage comme al-Gam® bayna ra’yay al-hakimayn
(I’harmonisation entre les opinions des deux Sages) serait une ceuvre rhétorique destinée a rassurer,
contre les détracteurs de la philosophie, sur la possibilité d’atteindre une seule et méme vérité
(p. 9-10 et n. 30).

Si ’hypothese de I’écriture dialectique laisse non résolue une question comme celle du sens
de I’enseignement politique d’al-Farabi en lui-méme, elle contribue, en éclairant le caractére
dialectique de ses écrits, a retrouver I’intention premiére du philosophe, celle de recréer le dialogue
entre Platon et Aristote. Al-Farabi, en philosophe, use d’une méthode dialectique, pour confronter
les doctrines des Anciens.

Le premier chapitre engage une minutieuse recherche pour définir une perspective de niveaux
multiples d’écriture chez al-Farabi.

Il faut distinguer I’écriture dialectique a plusieurs niveaux de I’exotérisme des niveaux multiples
d’écriture ( méthode de Strauss). »

En outre, une méthode propre a la tradition de I’écriture ésotérique chez al-Farabi est 2
rechercher a partir de Platon et Aristote. A I’occasion, Madame Galston nous livre les résultats
d’une enquéte originale sur I’apparition (avec Plutarque) et 1’évolution (dans I’antiquité tardive,
de Thémistius & Simplicius) de I’idée d’un enseignement secret chez Aristote (p.27-35). Le
point de vue d’al-Farabi sur le sujet est que les écrits de Platon sont pour la plupart, au grand
jour, ambigus, alors que les écrits d’Aristote présentent une surface claire avec un intérieur
complexe.

Les chapitres II, 1T et IV, traitent respectivement de trois thémes majeurs sur lesquels repose la
philosophie politique d’al-Farabi :

1) la nature du bonheur et de la perfection de ’homme avec un souci particulier pour le role
de la théorie et de ’action comme éléments de 1’excellence humaine ;

2) 1a qualification des chefs d’excellence et le rdle conjoint des sagesses théorique et pratique
pour la formation de leurs jugements pratiques ;

BCAI 11 (1994) M. Galston: Politics and Excellence. The Political Philosophy of Alfarabi, recensé par A. Elamrani-Jamal )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES NO 11

3) la classification des régimes politiques qui rendent possible la communauté politique
excellente. Madame Galston utilise I’acquis du premier chapitre et ses distinctions entre les niveaux
multiples d’écriture pour analyser dans ces chapitres les nombreux textes dans lesquels al-Farabi
soutient des doctrines différentes, voire contradictoires.

Ainsi dans le second chapitre, capital dans cet ouvrage 70 1’auteur, aprés avoir souligné la
difficulté extréme de déterminer la nature du bonheur ultime (al-sa‘dda al-quswa) chez al-Farabi,
expose clairement les trois points de vue qu’il a sérieusement considérés :

a) le bonheur comme activité théorique exclusivement ;

b) le bonheur comme activité politique exclusivement ;

¢) le bonheur comme la combinaison de Pactivité théorique et politique, dans laquelle les
aspects théorique et pratique constituent ensemble une part de son essence ou de ce qui le définit
structurellement. Les vertus pratiques sont nécessaires au bonheur humain mais seulement dans la
mesure ou elles sont des instruments et ol elles sont subordonnées a I’excellence théorique.

L auteur analyse ensuite Pattitude des interprétes, répartis en deux groupes : de Boer, Fakhry,
Najjar et Strauss selon lesquels la perfection ultime de I’homme chez al-Farabi est purement
théorétique, les considérations morales n’étant introduites qu’au nom de cette ultime activité ; Berman,
Fazlur Rahman, Pines, pour lesquels les vues d’al-Farabi sur la fonction politique du philosophe
reflétent son opinion selon laquelle le bien ultime de I"homme comprend aussi bien la perfection
pratique que la perfection théorique ou méme que la perfection pratique est premiere (p. 57-59).

Apparemment (d’aprés son commentaire de I'Ethique & Nicomaque, a partir des citations d’Ibn
Bagga et d’Tbn Tufayl), la doctrine d’al-Farabi serait que le bonheur est seulement politique (il n’y
a pas de vie future et il n’y a d’existence que I’existence sensible).

Partant ensuite de sa méthode définie au chapitre 1, I’auteur entreprend une mise en parallele
et une analyse systématique des groupes de textes qui soutiennent des opinions différentes.
D’abord, les textes dans lesquels al-Farabi identifie le bonheur humain au bonheur théorétique ;
trois textes sont étudiés : d’abord, al-Madina al-fadila (p. 104, 1. 15-16, éd. Walzer). Le bonheur
est ’état dans lequel 1’ame, ayant atteint sa perfection derniére, n’a plus besoin de la matiére
pour subsister. Les vertus et les nobles actions ne sont pas bonnes pour elles-mémes mais bonnes
en tant qﬁ’elles contribuent au bonheur ainsi défini. De méme, la raison pratique est décrite
comme servant la raison théorétique. Les vertus morales et ]a raison pratique sont entiérement
soumises au but théorétique. La méme description intervient dans ’Epitre de lintellect (26, 9 ;
27,7 31, 3-5, 6-7; éd. Bouyges). Le stade de I’immatérialité de V’intellect est nommé ultime
bonheur (ou félicité) et est identifi¢ avec la vie future ou dernicre 71 Le dernier texte est tiré du

70. Ce chapitre a par ailleurs été repris in
extenso sous le titre « The Theoretical and Practical
Dimensions of Happiness as Portrayed in the Political
Treatises of al-Farabi » dans 1’ouvrage collectif récent
en hommage au professeur Muhsin Mahdi, The
Political Aspects of Islamic Philosophy, sur lequel
cf. p. 110 le C.R. de D. Mallet.

71. Afterlife n’est peut-étre pas le terme le plus

indiqué pour rendre al-hayat al-ahira ou al-ahira,
p. 60, 61, 189-190; afterlife ne marque pas
précisément [’ambiguité, qui subsiste, nous
semble-t-il, dans la plupart des textes entre
I’acception religieuse de la vie future et I’acception
philosophique de la vie derniere, celle du philosophe
parfait. M. Mahdi traduit généralement ce terme
ambigu par un terme plus necutre : hereafier.

BCAI 11 (1994) M. Galston: Politics and Excellence. The Political Philosophy of Alfarabi, recensé par A. Elamrani-Jamal

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 117

Traité du régime politique (al-Siyasat al-madaniyya) (32, 6-9, éd. Al Yasin) : le role de I’intellect
agent est de faire atteindre a I’homme I’ultime degré de perfection en le faisant passer au stade
de substance séparée.

Parallelement a ces textes, I’auteur analyse ceux qui présentent le bonheur comme une
combinaison d’une perfection pratique et théorique. Ainsi, le propos qui ouvre le Tahsil al-sa‘ada,
ou I’excellence de la raison pratique et les vertus morales sont dites constitutives non seulement de
la perfection de I’homme mais aussi de la philosophie elle-méme. L’argument qui inclut la perfection
pratique dans le bonheur ultime de I’homme culmine dans la doctrine qui fait que le bonheur
présuppose 1'union de la philosophie et de la royauté dans une seule et méme personne. Aussi le
bonheur supréme doit-il étre congu comme le fruit de ’acquisition de la science théorétique orientée
vers ou soutenue par I’action morale. Cependant I’interprétation de la place de la métaphysique ne
permet pas de clarifier ce point de vue. Car, bien que la métaphysique soit dite la science majeure
subsumée sous la perfection théorétique, il n’est pas dit clairement que la politique lui soit soumise.
Cette doctrine apparait aussi & propos de la doctrine de la prophétie dans al-Madina al-fadila
(244,7-16). Enfin, non seulement les vues d’al-Farabi sur la philosophie politique ou la science
politique, mais aussi ses vues sur le gouvernement (tadbir, p. 92) entrent en ligne de compte pour
la définition du bonheur.

Le recours (p. 68) aux travaux logiques, psychologiques et métaphysiques et 4 une classification
des sciences rationnelles permet d’élucider le désaccord de ces points de vue. L’exacte
correspondance entre la connaissance théorique et la raison théorique d’une part, la connaissance
pratique et la raison pratique de I’autre, est rejetée par al-Farabi. Dans Tahsil al-sa‘ada, la science
humaine (al-‘ilm al-insani) et la science politique définie comme la science des choses utiles pour
atteindre le bonheur, sont des parties de ce qu’al-Farabi appelle perfection théorétique (kamal nazari).
Madame Galston conclut alors que le bonheur contient plus que la perfection théorétique ; toute
activité dirigée vers le bonheur n’est pas nécessairement dirigée vers une activité théorétique.
Ainsi la raison pratique comporte quelque autonomie.

La question générale éclairée avec pertinence dans ce chapitre 1I est, nous semble-t-il, la
suivante : €tant donné les différentes interprétations du bonheur (théorétique ou théorétique et
pratique), le bonheur est-il conditionné par I’existence d’une cité ? ou bien est-il le lot d’individus
isolés sans nécessité de la constitution d’une cité idéale ? La réponse de Madame Galston me
semble la suivante (p. 92) : al-Farabi opte pour une plus grande extension de la perfection (en
associant la perfection théorétique et la perfection pratique) au méme moment ou il valide la
possession de la perfection théorétique dans I’isolement comme ’une des deux possibles vies
dans I’excellence. Cela entraine deux difficultés, soulevées i la fin du chapitre. Le bonheur
compris comme une coincidence entre les perfections théorique et pratique pose un probléeme
pour la compréhension de la philosophie d’al-Farabi : en particulier cette acception du bonheur
est incompatible avec certains préceptes fondateurs de sa pensée, le principal d’entre eux étant
la doctrine du bonheur supréme consistant pour ’homme & devenir une substance séparée. Le
bonheur vu comme pure transcendance a I’égard de I’existence matérielle semble exclure la
possibilité qu’il comprenne le gouvernement en plus de la perfection théorétique. La deuxiéme
difficulté réside dans I’affirmation d’al-Farabi que le bonheur est recherché pour lui-méme
(Madina, p. 208, 1. 7-9).

9A

BCAI 11 (1994) M. Galston: Politics and Excellence. The Political Philosophy of Alfarabi, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

118 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°11

Le chapitre 1T a examiné le théme de la participation du philosophe a la vie politique du point de
vue de I’€tre propre du philosophe ; le chapitre 11l examinera le théme du point de vue de la vie politique
elle-méme. La difficulté concerne le degré de sagesse requis pour le chef de la cité. L’examen des
textes se fait, conformément & la méthode d’opposition des doctrines, sur ceux (nombreux) qui
affirment que le chef a besoin de la philosophie pour exercer son activité, et sur ceux qui affirment
qu’une connaissance plus limitée est suffisante pour assurer I’excellence de la communauté politique.

Dans le chapitre Iv, I’auteur étudie les conditions de possibilité de la Cité Excellente i travers
la diversité des cités (cités ignorantes et cités vertueuses) et des régimes (timocratie et démocratie).

Dans le chapitre v, intitulé « L’autonomie de la science politique », Madame Galston revient
sur les rapports de la science ou du savoir politique avec la philosophie théorique. La question est
de savoir si la philosophie théorique est subsumée sous un projet d’ensemble, qui serait d’essence
politique, comme le suggerent les titres des deux ouvrages al-Siyasat al-madaniyya et Mabadi’
ara’ ahl al-madinat al-fadila (point de vue de Strauss et partiellement de M. Mahdi, p. 181-182)
ou bien si la politique dépend de la philosophie théorique plutét qu’elle ne la comprend (point de
vue de Walzer et Rosenthal). Une troisiéme interprétation est celle que propose M. Mahdi 2 partir
du Tahsil al-sa‘ada : la science politique et la métaphysique sont les contreparties d’une méme
recherche car les deux étudient les données qui rendent 1’univers intelligible.

De ces interprétations, Madame Galston tire trois modéles possibles des rapports entre le
savoir politique et la recherche philosophique : un modele platonicien intégrant la pratique politique
a la philosophie, qui culmine dans la métaphysique (modele reflété par al-Siyasat al-madaniyya et
Mabadi’ ara’ ahl al-madinat al-fadila) ; un modéle aristotélicien (reflété par Fusil muntaza‘a) suivant
lequel I’existence d’un régime politique excellent reposant sur une sagesse politique autonome est
possible ; un troisiéme modéle (compris & partir de Tahsil al-sa‘dda) serait celui dans lequel la
sagesse politique reposerait sur la recherche philosophique sous la conduite de principes rationnels.
L’auteur proceéde a un passage en revue des interprétations sur la disparité et les conflits entre les
enseignements d’al-Farabi dans ses écrits politiques paralléles, qu’elle fait suivre d’une précieuse
étude comparative des quatre principaux textes (al-Madina al-fadila, al-Siyasat al-madaniyya, Tahsil
al-sa‘ada et Fusiil muntaza‘a) en les combinant par ensembles successifs pour déterminer les théses
concordantes et les doctrines divergentes ou méme irréductibles les unes aux autres (p. 203-220).

Au terme de cette analyse, Madame Galston évacue un certain nombre d’hypothéses pour
expliquer I’existence de nombreux textes « paralleles » et traitant des mémes thémes dans I’ceuvre
d’al-Farabi. En particulier I’existence de ces textes multiples ne peut étre expliquée par une
« évolution » de la pensée d’al-Farabi depuis ses premiers travaux jusqu’a ses ceuvres de maturité
(interprétation de Dunlop), ou par une différence d’amplitude dans le développement des doctrines,
le contenu des ceuvres étant le méme (interprétation de Rosenthal), ou encore par une différence
d’intention dans les différents traités suivant que leur destination est théorique ou pratique. Bien
que cette derniére hypothése soit correcte, elle n’est pas suffisante pour expliquer les désaccords
entre certaines théses qui offrent autant de consistance philosophique les unes que les autres.
L’auteur revient alors a son hypothése de la méthode dialectique d’écriture d’al-Farabi pour la
composition de ses traités paralleles qui obéiraient 2 « quelque chose comme un plan majeur »
(p. 220) a travers lequel le lecteur pourrait redécouvrir et apprécier les doctrines divergentes selon
leur degré de persuasion.

BCAI 11 (1994) M. Galston: Politics and Excellence. The Political Philosophy of Alfarabi, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 119

Le grand mérite de Madame Galston est d’avoir rassemblé, pour la premiére fois, et analysé
de fagon trés approfondie en une seule et méme étude 1’ensemble des doctrines d’al-Farabi réparties
dans ses écrits politiques. La méthode de lecture proposée pourrait trouver des limites du fait de
I’avancement de I’histoire des textes. Ainsi une autre explication que celle fondée sur la lecture de
Iécriture dialectique des textes serait demandée, nous semble-t-il, s’il s’avére par exemple, comme
le suggeére M. Mahdi (Kitab al-milla, introduction, p. 30-31) a propos des rapports entre des textes
dits ici « paralléles », al-Madina al-fadila et Fusiil muntaza‘a, que le second est un « supplément »
au premier dans I’intention méme d’al-Farabi.

Outre les doctrines politiques d’al-Farabi, les analyses suivies de I’ouvrage abordent et donnent
un nouvel éclairage sur des problémes philosophiques tels que celui de I’imitation (p. 44-47) ou de
la possibilité de la jonction avec I'intellect agent, par la prise en compte du role de Iintellect
pratique pour ’achévement de la perfection ultime de ’homme (particuliérement p. 77-82), qui ne
sont généralement lus que dans la seule perspective psychologique et noétique de la philosophie
d’al-Farabi.

A tous ces titres, I'ouvrage de Madame Galston devient une référence obligée a toute étude
sur la pensée politique du « Second Maitre » et & toute étude sur sa philosophie tout court 72,

Abdelali ELAMRANI-JAMAL
(CNRS, Paris)

Avicennus latinus. Liber primus Naturalium. Tractatus primus de causis et principiis
naturalium. Edition critique de la traduction latine médiévale par S. van RIET,
introduction doctrinale par G. VERBEKE. Louvain-la-Neuve (E. Peeters) — Leiden
(EJ. Brill), 1992. 25 x 16,5 cm, 108* + 146 p .

Dans la série des libri naturales de 1’Avicenna latinus, ce volume est le cinquiéme
chronologiquement, aprés le Liber de anima seu sextus naturalium IV-V (1968) et I-II-1II (1972)
et les Liber tertius... de generatione et corruptione (1987) et Liber quartus... de actionibus et
passionibus qualitatum primarum (1989). Quant a ’ordre didactique, il est le premier, car il
correspond & une partie de la Physique d’Aristote. Il est aussi, hélas, le dernier de ceux qu’aura
publiés la regrettée S. van Riet, décédée en 1993 : la joie que les chercheurs concernés auraient pu

72. L’ouvrage comporte un index (p. 235-240)  termes génériques tels que al-kamal (kamal nazari,
qui aurait gagné, par la richesse méme du matériau  kamal fikri, kamal insani...) ou spécifiques tels que
étudié, a étre plus exhaustif sur le lexique des termes  al-ra’is al-awwal, al-ra’is al-tani, wadi® al-nawamis,
arabes. Le lecteur pourrait suivre plus aisément les  imdm, etc.)
distinctions minutieusement établies entre certains

BCAI 11 (1994) M. Galston: Politics and Excellence. The Political Philosophy of Alfarabi, recensé par A. Elamrani-Jamal )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



