BCAI 11 (199
© IFAO 2026

110 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

The Political Aspects of Islamic Philosophy, Essays in Honor of Muhsin S. Mahdi, Charles
E. BUTTERWORTH Editor, coll. Harvard Middle Eastern Monographs XXVII. Harvard
University Press, Cambridge, Massachusetts, 1992. 406 p. (dont 9 p. d’introduction, et
17 p. consacrées a la bibliographie de M.S. Mahdji).

Les utilisateurs — étudiants et professeurs — du désormais classique manuel Medieval Political
Philosophy : A Source book édité jadis par Ralph Lerner et Muhsin Mahdi *° et dont une nouvelle
édition est annoncée, regrettent quelquefois (voir dans I’ouvrage recensé ici méme la remarque de
James W. Morris, p. 161, n. 5) qu’il n’assortisse pas de plus d’explications les textes, choisis et
traduits, qui y viennent illustrer les développements médiévaux de la philosophie politique. Le
présent ouvrage leur viendra en aide, tout au moins pour la premiére partie du « source book »
(« Political Philosophy in Islam », p. 22-186), puisqu’ils y trouveront une collection d’études et un
ensemble appréciable de références mises a jour sur la tradition de la pensée politique islamique,
rassemblées par Ch. E. Butterworth et offertes & Muhsin Mahdi par ceux qui furent ses étudiants.

Dans la premiére contribution de 1’ouvrage — « Al-Kindi and the Beginnings of Islamic Political
Philosophy » (p. 11-60) — Charles E. Butterworth s’attache surtout & montrer comment la philosophie
politique islamique ne commence pas a al-Kindi (m. ca 252/866). La lecture de trois épitres —
Ji kammiyyat kutub Aristatalis, fi I-hila li-daf ‘al-ahzan et mimma naqalahu 1-Kindi min alfaz
Sugrat... ®° — conduit 1’ auteur au constat de I’absence des préoccupations politiques dans la pensée
du « philosophe des Arabes » et lui permet de prendre la mesure de celles des questions demeurées
irrésolues dans ces trois épitres et qui ne devront qu’aux spéculations & venir de trouver de
possibles réponses. Ainsi, par exemple, la seconde épitre contient-elle une indécise parabole 6! :
notre séjour dans ce bas monde ressemble a I’escale que ferait dans un port le vaisseau sur lequel
nous serions embarqués. Descendus a terre, les passagers que nous sommes s’égaillent dans les
marchés et les jardins de la ville et s’occupent a faire des provisions pour la suite de la navigation.
Certains s’encombrent de tant de choses qu’elles leur rendront inconfortable la fin du beage ;
d’autres pénétrent si loin sur la terre ferme et s’abandonnent si complétement a la séduction de
ses paysages qu’ils n’entendront pas I’appel du capitaine. Le bateau appareillera sans eux. Etrange
capitaine — il ne fait qu’appeler et n’appelle qu’une fois — qui ne dit rien de ce qu’il faut laisser
ou emporter, et curieux voyage que celui dont la destination demeure inconnue ! Cette étrangeté
est a la mesure de ce que la pensée d’al-Kindi laisse indéterminé et qu’il revient 2 la philosophie
politique de prendre en charge : une claire définition de celles des choses qui nous reviennent
Justement ici-bas et a I’acquisition desquelles encouragent ensemble le philosophe et le prophéte

nomotheéte.

59. Agora Editions, 1963, réimpression Cornell 61.P.23,1.5 - p. 27, 1. 6 de I’éd. Badawi in
Paperbacks Editions, Cornell University Press, Ithaca,  Rasd’il falsafiyya..., 2¢ éd. 1980, Dar al-Andalus ; le
New York, 1978. texte est paraphrasé in Badawi, Histoire de la

60. Le dernier des trois textes fut publié par  Philosophie en Islam, Paris, Vrin, 1972, t. II,
M. Fakhry in Dirasat fi-l-fikr al-‘arabi, 2¢ éd. p.465-467.
Beyrouth, 1977, p. 45-50.

4) Ch.E. Butterworth (éd.): The Political Aspects of Islamic Philosophy, Essays in Honor of Muhsin S. Mahdi, recensé par D. Mallet
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 111

« Celles des choses qui nous reviennent justement ici-bas », tel est I'un des thémes dominants
du trait¢ d’Abu Bakr b. Zakariyya al-Razi (251/835 — 313/925) sur La Vie Philosophique et auquel
est en partie consacrée la seconde contribution de cet ouvrage (p. 61-94). Elle est due a la plume
de P.E. Walker et porte le titre suivant : « The Political Implications of al-Réazi’s Philosophy ». Le
titre évite de créditer al-Razi d’une philosophie politique... I’article aussi : « Apparently, al-Razi
took no interest in the city or the nation as distinct theoretical entities. In this sense, he was
clearly nonpolitical » %2, I.’embarras vient de ce qu’on ne voit pas méme, dans cette exposition,
d’implication politique de cette philosophie. Le traité sur La Vie Philosophigque téduit 1’ordre
politique a 1’accumulation des justes conduites des habitants de la cité (p. 78) ; quant a 'initiale
négation de la prophétie dans al-Munazara bayn al-Raziyyayn, elle bloque, au dam d’ Abu Hatim,
Ia reconnaissance de la fonction nomothétique des prophétes. Pourtant, al-Razi fonde 1’essentiel
de son « apologie » sur la conversion de Socrate : a ’indifférence du jeune Socrate pour les
choses du monde — I'image correspond en partie a celle que réfléchissent les propos socratiques
recueillis par al-Kindi — succéde le goiit pour les brillantes assemblées d’un homme courageux
au combat. Les « implications » du proceés de Socrate parcourent la politique des falasifa et P.
Walker pourrait bien minimiser I’importance de la rhétorique d’al-Razi dans 1"appréciation de son
enseignement politique.

Que la politique ait une place dans la philosophie d’ Alfarabi (m. ca 339/950), voila, cette fois,
qui n’est pas douteux ; quant a savoir laquelle, la chose est plus délicate 3 . La troisiéme contribution
de ’ouvrage — « The Theoretical and Practical Dimensions of Happiness as Portrayed in the Political
Treatises of al-Farabi (p. 95-151) — est consacrée a cette question ; elle est due 2 Miriam Galston
dont on connait par ailleurs les travaux sur les commentaires farabiens de 1I’Organon. Comme [’étude
est une reprise (4 I’arrangement prés des annotations) du chapitre It (p. 55-94) de 1’ouvrage du méme
auteur — Politics and Excellence, The Political Philosophy of Alfarabi — dont il est rendu compte
dans la présente livraison du Bulletin critique, je renvoie pour 1’essentiel & la recension réservée ici
a cet ouvrage %. M. Galston montre, s’appuyant sur les textes de la logique (principalement sur les
commentaires des Topigues et des Seconds Analytiques ) et de la philosophie politique, comment

62. P. 81 ; également p. 94 : « The idea that
social organization has specific causes and that
humans are, in part, separated from other types of
creature by both rational and political behavior was
not considered by al-Rézi ». Voyez, sur ce point
Ch. E. Butterworth, « The Origins of al-Razi’s
Political Philosophy » in Interpretation, Spring 1993,
vol. 20, N°3, p. 237-257. L’article consiste en une
. méticuleuse lecture du K. al-Sira al-falsafiyya dont
Butterworth publie, dans la méme livraison du méme
périodique (p. 227-236), une nouvelle traduction
anglaise. Si le titre de I’étude de Butterworth parait
bien créditer al-Razi d’une philosophie politique, sa
conclusion demeure prudente : « Clearly, the political

BCAI en ligne

teaching of this work (c.-a-d. le K. al-Sira...) is set
forth only by implication » (ibid. , p. 254). 1l reste
que les enseignements politiques du traité - fussent-ils
implicites - paraissent 14 plus consistants que ceux
auxquels conclut I’étude de Walker.

63. Hossein Ziai rappelle (p. 310 de I'ouvrage
recensé ici méme) le jugement de Strauss : « Farabi
(...) fut & ce point inspiré par La République de Platon
qu’il présenta la philosophie proprement dite tout
entiére dans un cadre politique.» (La Persécution et
UArt d’écrire, trad. frangaise, Agora Presses Pocket,
1989, p. 37-38).

64. Cf. p. 114.

BCAI 11 (1994) Ch.E. Butterworth (éd.): The Political Aspects of Islamic Philosophy, Essays in Honor of Muhsin S. Mahdi, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

112 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

la philosophie farabienne s’accompagne d’une définition « compréhensive » du bonheur faisant la
part a la politique et a la contemplation. Les analyses de I’auteur confirmeraient, s’il en était
encore besoin, le caractére éclairant des références & la logique dans 1’appréciation des traités
politiques 3.

James W. Morris signe la quatrieme contribution de I’ouvrage (p. 152-198). Elle porte pour
titre « The Philosopher-Prophet in Avicenna’s Political Philosophy ». Entre ceux des falasifa, tels
al-Kindi et al-Razi, tant6t muets, tant6t discrets sur le chapitre de la philosophie politique et
ceux, tels Alfarabi, dont la pensée politique traverse le systeme tout entier, Avicenne (370/980-
428/1037) occupe une place a part : sa politique est partout... et nulle part. Partout, si ’on en
juge par I’'insistance — durement critiquée tant par Ibn Taymiyya que par Averroés — qu’il met a
confirmer la correspondance entre les symboles religieux musulmans et les conclusions
démonstratives de son systeme philosophique... et nulle part, si I’on s’en rapporte & I’étrange
absence, dans son ceuvre, des études sur la philosophie pratique, pourtant elle-méme clairement
distinguée dans I’ Epitre sur les Divisions des Sciences Rationnelles. Cette ambiguité explique pour
une part la prolifique postérité intellectuelle d’Avicenne et la diversité des tendances — du
péripatétisme d’al-Tisi au mysticisme enfiévré, en passant par la théologie d’un Fahr al-Din al-
Razi — qui purent se reconnaitre dans son ceuvre. L auteur, poursuivant dans les passages épars
du Kitab al-Nafs du Sifa’ I’analyse des trois caractéristiques avicenniennes de la prophétie —
I’inspiration directe de I’intellect agent, la perception de cette inspiration dans la forme sensible
par le truchement de 1’imagination, et le miracle —, reléve une « stratégie rhétorique élaborée »
visant a assurer aux sciences philosophiques, dans la société musulmane, le monopole de
I’interprétation de 1’héritage prophétique (p. 197).

Le titre de I’étude que consacre Steven Harvey a Ibn Bagga (478/1085 -533/1138) — « The
Place of the Philosopher in the City According to Ibn Bajja » (p. 199-233) — sonne comme un
démenti du nom — al-mutawahhid — dont le philosophe aura baptisé son image. L’essai vient a
point nommé rappeler combien Ibn Bagga demeure redevable & Alfarabi: c’est qu’il regoit de
ses mains, avec la définition du « solitaire » en terme d’herbes folles (al-nawabit), I’ensemble d’une
philosophie politique a laquelle il continue de souscrire. La question de la possibilité du bonheur
dans une cité imparfaite livre heureusement, entre les contributions de Steven Harvey et de
Miriam Galston (voir supra), les indices d’une continuité historique sur laquelle Pinés insistait
jadis. Le sage farabien n’a nul besoin que lui soit confié le gouvernement de la cité pour demeurer
philosophe (voir la contribution de Galston, p. 139-140). Le « solitaire » n’essaye méme plus de
I’obtenir (Harvey, p. 229-230), mais il n’en demeure pas moins — a la différence des principaux
personnages du Hayy b. Yaqzan d’Ibn Tufayl (voir infra) — dans la proximité des hommes.

65. Les lectures demeurent quelquefois si elles n’engagent pas la valeur des analyses,

imprécises ; ainsi, par exemple, les ‘ulam al-hiyal
(Kitab al-Gadal, Bratislava, f. 224a, 1. 5) - il s’agit
de la mécanique - sont-elles rendues p. 95, par the
sciences of military strategy. De semblables erreurs,

témoignent toutefois d’une hate d’autant plus génante
que Miriam Galston traque, jusque dans l’infime
détail de I’expression, les nuances les plus subtiles
des positions farabiennes.

BCAI 11 (1994) Ch.E. Butterworth (éd.): The Political Aspects of Islamic Philosophy, Essays in Honor of Muhsin S. Mahdi, recensé par D. Mallet

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 113

Plus encore qu’au sujet de 1’auteur du Régime du Solitaire, discourir de la pensée politique
d’Ibn Tufayl (ca 504/1110 — 581/1185) semblait une gageure au regard des interprétations
habituelles de Hayy b. Yaqgzan et de la dépréciation de la vie politique que parait signifier I'ultime
épisode du récit. Hillel G. Fradkin, reprenant pour I’essentiel sa dissertation de Ph. D. %, releve
ce défi. Dans une étude intitulée « The Political Thought of Ibn Tufayl » (p. 234-261), il expose
comment 'auteur de Hayy b. Yagzan assigne a la forme narrative la paradoxale mission de
conduire une politiqgue de I’expérience visionnaire : « Despite the ultimate privacy of mystical
experience, its pursuit is sometimes linked to, and has a root in, human sociality » (p. 245).
L auteur suggére une interprétation qui renverse la lecture commune. Le récit devient une critique
habile et dissimulée de ce qu’il parait étre. Obéissant en premiére lecture a I'inscription ghazalienne
de la vie mystique dans la continuité d’une adolescence « orpheline », ignorant 1’autorité, se
tenant & I’écart des disputes d’opinions pour ne connaitre des choses que «ce qu’elles sont »
(voir le début du Mungid min al-dalal), le « roman » multiplie les démentis de son apparence ;
ainsi cette « robinsonade » ne rend-elle pas compte de la préférence exprimée par Ibn Tufayl pour
la version « mosaique » et politique de la naissance de Hayy (p. 253), pas plus qu’elle ne rend
compte de ’attentive sociabilité dont Hayy fait preuve dans ses relations avec la faune et la flore
de son ile (p. 254) ni, non plus, de son désir spontané et tenace, aprés sa rencontre avec Absal,
d’entamer une « carriére politique » sur 1’ile de Salaman. Hayy b. Yagzan est construit comme un
réve dont le contenu manifeste contredirait, pour des raisons qui tiennent a I'« art d’écrire », le
contenu latent : le premier s habillerait des costumes de convention pour dénigrer, sur un registre
populaire, la vie politique ; le second, montrant I’essentielle civilité de Hayy et reconnaissant dans
la vie politique 'une des conditions de la véritable perfection mystique, ne s’éloignerait pas du
programme farabien de la philosophie.

Ce n’est pas dans les deux courts traités explicitement consacrés aux relations de la loi
révélée et de la philosophie, ni méme dans le commentaire de la République, mais dans le
commentaire moyen de la Rhétorique que Michael Blaustein cherche la pensée politique
d’Averroes (520/1126 — 595/1198) 7. Dans une étude %8 portant pour titre « The Scope and
Methods of Rhetoric in Averroes’ Middle Commentary on Aristotle’s Rhetoric » (p. 262-304),
I’auteur insiste sur la destination la plus significative qu’assigne Averroés — se distinguant ainsi
d’Aristote — a la rhétorique : la présentation au vulgaire des enseignements théoriques (par ex.,

66. Ibn Tufayl's Hayy Ibn Yaqzan on The
Relationship of Mysticism, Prophecy and Philosophy,
University of Chicago, September 1978.

67. Voir également a ce sujet, Ch.E. Butterworth,
« The Political Teaching of Averroes » in Arabic
Sciences and Philosophy, vol. 2, n°2 (septembre
1992), p. 187-202 (I’article est annoncé comme I'une
des parties d’un long essai & paraitre en allemand in
Handbuch des Politischen Ideen, Vol. 2 : Mittelalter,
ed. Iring Fetscher and Herfried Miinkler (Munich,
1993). Butterworth consacre son article a la distinction

BCAI en ligne

des régimes politiques dans le commentaire moyen
de la Rhétorique (1, 8, éd. Badawi, p. 67-71) et dans
le commentaire de la République.

68. ... dont la rédaction est peut-&tre antérieure
(puisqu’elle n’en fait pas mention) a la parution de
I’ouvrage de D. Black en partie consacré a ce méme
sujet et recensé dans la précédente livraison du
Bulletin critiqgue (n® 10, 1993, p. 99 : Logic and
Aristotle’s Rhetoric and Poetics in Medieval Arabic
Philosophy, Brill, Leyde 1990).

BCAI 11 (1994) Ch.E. Butterworth (éd.): The Political Aspects of Islamic Philosophy, Essays in Honor of Muhsin S. Mahdi, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

114 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

cosmologiques), fit-ce a des fins pratiques. Cette assignation privilégiée impose a Averroés des
infléchissements sensibles de la doctrine du maitre : il tempére I’initiale réprobation aristotélicienne
(Rhér. 1, 1354a 19-26) des moyens extratechniques de la persuasion et réhabilite discrétement, a
I’intérieur de la rhétorique, le recours aux arguments sophistiques.

Les deux dernieres contributions de 1’ouvrage, consacrées a al-Suhrawardi et 2 Sirazi — Hossein
Ziai, « The Source and Nature of Authority : A study of al-Suhrawardi’s Illuminationist Political
Doctrine » (p. 305-344) ; John Walbridge, « The political Thought of Qutb al-Din al-Shirazi »
(p. 345-378) — ramenent le lecteur a la postérité orientale d’Avicenne. La premiére étude cherche
dans I'essence de la doctrine politique illuminative de Sihab al-Din Yahya al-Suhrawardi
« al-magqtiil » (549/1154 - 587/1191), principalement contenue dans les introductions et les
conclusions de ses nombreux écrits et trés éloignée de la philosophie politique classique, les raisons
qui inspirérent & Saladin I’ordre de mettre 4 mort le philosophe. La seconde étude montre comment
al-Sirazi (634/1236-710/1310) trouva dans trois influences distinctes — la philosophie politique
classique, la littérature des « miroirs des princes » et la pensée politique de Nasir al-Din al-Tiasi —
le motif d’une philosophie politique originale.

Dominique MALLET
(Université Michel de Montaigne — Bordeaux 3)

Miriam GALSTON, Politics and Excellence, The Political Philosophy of Alfarabi. Princeton
University Press, Princeton New Jersey, 1990. 28 x 17,5 c¢m, 240 p.

La parution de nombreux textes (éditions et traductions) d’al-Farabi, notamment de philosophie
politique, durant les trente derniéres années, appelait un ouvrage général qui évalue I’ensemble de
la philosophie politique du « Second Maitre » dont I’ceuvre, comme le constate le professeur Muhsin
Mahdi, Iinitiateur et le guide des recherches actuelles sur I’intégralité de cette ceuvre, constitue
dans ce domaine, depuis I’antiquité, la plus grande synthése aprés Platon.

Madame Galston nous fournit ce bel ouvrage qui se propose une analyse en profondeur et
systématique des écrits politiques ° d’al-Farabi considérés comme un ensemble (p. 10, n. 31).
L’auteur met en place une structure d’analyse qui tient compte de la diversité des écrits d’al-Farabi
(ouvrages scientifiques et ouvrages populaires, ouvrages métaphysiques et-cosmologiques et ouvrages
politiques) et des difficultés d’interprétation qu’ils ont suscitées parmi les auteurs pour déterminer
la véritable nature de sa philosophie politique.

C’est vers Platon que se sont orientés la plupart des chercheurs (p. 11, n. 35) pour expliquer la
philosophie politique d’al-Farabi, assimilant dans une large mesure 1’enseignement de Platon 2

69. Ce sont principalement : al-Madina al-fadila, al-Siyasa al-madanivya, Tahsil al-sa‘dda, Fusiil
muntaza‘a, Kitab al-milla.

BCAI 11 (1994) Ch.E. Butterworth (éd.): The Political Aspects of Islamic Philosophy, Essays in Honor of Muhsin S. Mahdi, recensé par D. Mallet

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



