104 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

Carl EHRIG-EGGERT, Die Abhandlung iiber den Nachweis der Natur des Méglichen von
Yahya Ibn ‘Adi, Ubersetzung und Kommentar. Francfort-sur-le Main, 1990. 162 p.

Considérée comme perdue jusqu’en 1971, I’ceuvre philosophique du logicien jacobite Yahya b.

‘Adi (m. 974), retrouvée dans deux manuscrits de Téhéran qui renferment une vingtaine de traités,

.commence a &tre connue grice aux travaux de G. Endress, Sh. Pinés, N. Rescher et M. Tiirker.
C’est 3 la traduction et au commentaire d’un de ces traités que C. Ehrig-Eggert a consacré le
présent ouvrage, aprés en avoir donné 1’édition critique (cf. Zeitschrift fiir Geschichte der
arabisch-islamischen Wissenschaften V (1989), p. 63-97 et p. 238-297 ).

Seul subsistant sur les quatre traités consacrés par Yahya b. ‘Adi au probléme de I’existence
du possible (¢f. G. Endress, The Works of Yahya Ibn ‘Adi, Wiesbaden 1977, p. 73-78), celui-ci est
adressé a un certain Ahmad b. Muhammad b. Qurays et il est intitulé : « Démonstration de la nature
du possible, critique des arguments de ceux qui contredisent cette opinion et mise en garde contre
leur fausseté ». Dans cet opuscule, divisé en sept chapitres, Yahya entend démontrer la vérité de
I’opinion de ceux qui admettent la possibilité qu’il existe des choses contingentes, c’est-a-dire qui
peuvent se produire ou ne pas se produire, et la fausseté de 1'opinion de ceux qui nient cette
possibilité. Pour ce faire, Yahya réfute le premier argument de ses contradicteurs — et le plus fort,
basé sur la prescience divine — en démontrant la fausseté de ses prémisses ; puis il repousse leur
second argument, fondé sur la validité universelle de la loi de contradiction, au moyen d’un passage
de I'Herméneutique d’ Aristote sur les futurs contingents (chap. 9, 18a 28-19b 4) qu’il commente.

Aprés avoir traduit le traité et I’avoir replacé dans I’ceuvre de Yahya b. ‘Adi, I'auteur en
commente, un a un, les sept chapitres, en s’arrétant longuement sur certaines notions et certains
mots, et en citant un grand nombre de textes paralléles chez les philosophes grecs et arabes.

Cet ouvrage, qui constitue une remarquable contribution & la connaissance de 1'ceuvre
philosophique de Yahya b. Adi, s’achéve par une bibliographie trés compléte sur le sujet
(p- 123-155) et des index des termes arabes, grecs et latins, fort utiles.

Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

SHAHRASTANI, Livre des religions et des sectes 11, traduction avec introduction et notes
par Jean JOLIVET et Guy MONNOT. Leuven, Peeters/UNESCO, 1993 (« Collection
UNESCO d’ccuvres représentatives, Série arabe ») avec avant-propos par M.A. Sinaceur.
16 x 24 cm, X1V + 578 p.

Avec la publication du deuxiéme volume du Livre des religions et des sectes s’achéve un projet
d’un intérét majeur pour quiconque s’intéresse au développement de la pensée islamique. Je veux
parler de la traduction, ’analyse et 1’étude du K. al-Milal wa-I-nihal de Sahrastani, présentées par
Daniel Gimaret, Jean Jolivet et Guy Monnot et élaborées lors d’une longue série de cours donnés
par les auteurs & ’EPHE. Sans aucun doute, cette ceuvre fait date. Cela était déja manifeste dés la

BCAI 11 (1994) Shahrastani: Livre des religions et des sectes I, trad. J. Jolivet & G. Monnot, recensé par U. Rudolph
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 105

parution du premier tome en 1986 %’. Ce volume comprenait la premiére moitié des Milal (doctrines
des musulmans et des autres adeptes des religions scripturaires) traduite, introduite et annotée par
Gimaret et Monnot de maniére exemplaire — édition qui I’emportait de loin sur les autres traductions
du texte, soit I’ancienne de Haarbriicker, soit les nouvelles qui parurent pendant les années
quatre-vingt (Kazi-Flynn, Vadet, Prozorov). Le tome II qui vient d’étre publié continue de maniére
impressionnante ce travail en se situant & un égal niveau de qualité. Il contient les sections sur
« les adeptes des doctrines arbitraires », traduites et étudiées cette fois par Jolivet (les philosophes)
et Monnot (les sabéens, les Arabes et les Indiens). Ainsi, tout le K. al-Milal de Sahrastini est-il
maintenant accessible en frangais. Mais ce serait rendre bien mal justice a ce travail que de le
qualifier de simple traduction. Car le Livre des religions n’est pas seulement une étude magistrale
du texte de Sahrastani, c’est également une introduction I’hérésiographie musulmane ou, pour
mieux dire, & I’historiographie religieuse et philosophique en terre d’islam.

Les deux volumes du Livre sont agencés de maniére analogue. On retrouve donc dans le tome 11
les mémes sections que dans le volume précédent : une introduction détaillée (p.1-66), une
bibliographie (p. 67-86), la traduction annotée du texte (p. 87-560) et, enfin, les index (p. 561-578).
Malgré ces apparentes similitudes, il existe pourtant une grande différence. Celle-ci ne résulte pas
de la présentation du texte, mais de la nature méme de I’original parce que le K. al-Milal a de toute
évidence changé de caractére. Dans le tome I, c’est-a-dire dans les chapitres sur Iislam et les
autres religions scripturaires, Sahrastani s était posé en savant maitrisant les sujets qu’il se propose
d’exposer. La théologie musulmane surtout représente un terrain qu’il connait parfaitement. Certes,
il lui arrive, la aussi, de se tromper dans le détail et de décrire les doctrines théologiques moins
précisément qu’on ne le souhaiterait (cf. les remarques critiques de Gimaret, I, p. 49 sq.). Mais,
dans son ensemble, le texte de la premiére partie des Milal posséde une valeur incontestable. C’est
une source d’informations éminente, tout au moins concernant la théologie musulmane.

En ce qui concerne la deuxiéme partie, on ne peut plus maintenir ce jugement favorable.
Sahrastani, en effet, n’était certainement pas un grand connaisseur des religions des sabéens, des
Arabes et des Indiens, et encore moins de I'histoire de la philosophie grecque. Dans tous ces
chapitres, il dépend, au sens strict du terme, de ses sources. Il se peut que celles-ci soient bonnes
tout comme elles peuvent étre mauvaises ; dans la plupart des cas, Sahrastani les copie sans étre en
mesure de juger de la qualité des informations qu’il reproduit. Par conséquent, la deuxiéme partie
des Milal est beaucoup moins fiable que la premiére. On ne peut donc pas la considérer comme
une véritable source pour I’histoire de la philosophie et des religions qui y sont décrites, mais ¢ est
plutét comme un texte de valeur historique, parce qu’il nous montre les connaissances limitées
d’un savant musulman du XI® siécle en ce domaine.

Le changement de caractére du texte original a contraint Jolivet et Monnot & modifier leurs
méthodes de commentaire. En effet, il n’était plus possible d’analyser dans ses moindres détails
I'exposé de Sahrastani, de relever tous les paralléles dans la littérature arabe (comme c’était le cas
dans les notes du premier volume !) et d’expliquer phrase par phrase dans quelle mesure une
certaine doctrine attribuée a un philosophe ou une religion est « authentique », « déformée » ou

57. Sur lequel cf. Bulletin critique, n°5 (1988), p. 63.

BCAI 11 (1994) Shahrastani: Livre des religions et des sectes I, trad. J. Jolivet & G. Monnot, recensé par U. Rudolph )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

106 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

bien complétement « erronée ». Ainsi que 1’explique Jolivet : « A suivre ce programme a la lettre...
les notes de cette traduction contiendraient a elles toutes une histoire compléte de la philosophie
grecque et des renvois a I'ensemble des ouvrages arabes qui d’une facon ou d’une autre concernent
la philosophie et dont on peut rapprocher celui de Sahrastani soit par référence directe, soit par
recoupement, soit par contraste » (p. 49). Un tel travail se serait avéré non seulement impossible,
mais encore vain. Les questions que suscite la deuxiéme partic des Milal sont beaucoup plus
sommaires et plus modestes. Il s’agit en effet de savoir de quelles sources Sahrastani a disposé
lorsqu’il a rédigé son exposé, et d’analyser les principes qui ’ont guidé dans la présentation des
données qu’il a trouvées. En un mot : quelle était la base de son exposé ? Et quel dessein
poursuivait-il, c’est-a-dire quelle était sa vision de la philosophie grecque et des religions
non-scripturaires — abstraction faite de 1’insuffisance des informations dont il disposait ?

Il n’est pas simple de fournir une réponse a ces questions. Mais autant qu’elle soit actuellement
possible, on la trouve dans les chapitres introductifs qui précédent la traduction. Jolivet et Monnot
y expliquent la structure générale de cette deuxie¢me partie du Livre et I’on ne peut que recommander
de tenir compte de cette introduction avant de procéder i la lecture du texte méme.

Concernant la religion des sabéens, des Arabes et des Indiens, Monnot admet qu’on ne voit
pas clairement d’oli Sahrastani-a obtenu ses informations. Mis 2 part quelques paralléles dans la
littérature arabe antérieure (cf. p. 54) — paralléles qui sont les plus nombreux dans son chapitre sur
les Indiens (cf. p. 63 sq.) — ses sources restent énigmatiques. Pourtant, Sahrastani semble avoir eu
un objectif trés précis lors de la rédaction de ces notices. C’est du moins 1’impression qui s’impose
a la lecture des chapitres consacrés aux Arabes avant I’islam (p. 489-523) et aux sabéens (p 97-172).
Les Arabes anciens lui fournissent 1’occasion d’exprimer I’idée selon laquelle une « Lumiére
muhammadienne », ¢’est-a-dire une certaine orientation vers 1’islam, aurait été répandue parmi les
hommes dés avant la venue du prophéte Mahomet. L’époque précédant ’islam ne serait donc pas
entiérement caractérisée par 1’ignorance, exprimée en arabe par le terme fameux de Gahiliyya, mais
aurait également €t€ une période d’attente au cours de laquelle les hommes se seraient préparés a
la vérité a venir (p. 56 sq.). Concernant les sabéens, le fil conducteur de Sahrastini est encore plus
net. 11 se manifeste dans les « controverses » entre les sabéens et les hanifs (p. 103-152) qu’il a
placées au centre de cette section. La position attribuée ici aux hanifs est celle des musulmans. Ou,
plus exactement, c’est la position de Sahrastani qui s’écarte un peu de ce que 1’on appellerait
I’orthodoxie sunnite musulmane. Le texte livre donc dans une certaine mesure la vision de notre
auteur et mérite de ce fait notre attention. Monnot la caractérise comme « ...parfois...discrétement
ismaélienne » (p. 21). Il reprend en cela les jugements d’autres chercheurs, mais ajoute un élément
ingénieux lorsqu’il explique pourquoi Sahrastani s’est servi de la forme littéraire inhabituelle des
« controverses » pour exprimer ses propres convictions. Il se peut, dit-il avec toute la réserve de
rigueur, qu’il s’agisse 14 d’un écho lointain d’une autre controverse fameuse, celle qui opposait le
philosophe Abii Bakr al-Razi a son compatriote Abti Hatim al-Razi, I’ismaélien (p. 12 sq.).

Ainsi, les chapitres sur les religions revétent-ils de toute évidence un intérét certain. Cependant,
ils ne constituent pas le centre de la seconde partie du Livre. La section centrale et, en méme temps,
la plus longue consiste au contraire dans les chapitres concernant les philosophes (p. 175-485).
Destinés a donner une vue d’ensemble sur toute I’histoire de la philosophie, depuis les jours de
Thalés jusqu’aux « modernes qui sont les philosophes de I'islam », ces chapitres présentent

BCAI 11 (1994) Shahrastani: Livre des religions et des sectes I, trad. J. Jolivet & G. Monnot, recensé par U. Rudolph

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 107

incontestablement une masse d’informations dont certaines s’avérent étre des détails précieux,
notamment sur Théophraste, Alexandre d’Aphrodise ou Porphyre. Mais ils contiennent également
une multitude d’erreurs qui contribuent a renforcer I’hétérogénéité de cette importante section.

Jolivet, en se chargeant d’analyser cette section (p. 14-51), s’est confronté 2 une tache ardue.
Il s’en est acquitté en livrant au lecteur une interprétation du texte qui en suggére toute la difficulté
autant que la richesse. Cette interprétation s’oriente selon deux axes majeurs. D’une part Sahrastani
est présenté comme un penseur religieux, c¢’est-a-dire comme s’intéressant aux doctrines
métaphysiques. Vu sous cet angle, son exposé sur la philosophie grecque et islamique révéle une
certaine structure, et méme un plan pédagogique. Son programme semble étre le suivant :
«... Chacun d’eux (i.e. des philosophes), chaque groupe homogene... doit étre estimé 2 part et
relativement a la religion en général et a la prophétie en particulier » (p. 41). Cet examen aménera
notre auteur a conclure que I’histoire de la philosophie est, & son avis, I’histoire d’un éloignement
de la vérité. En effet, alors que les plus anciens des philosophes (de Thalés 2 Platon) avaient

. constamment acces 2 la science des choses divines — certains d’entre eux étaient méme en contact

avec les prophétes et s’inspiraient ainsi directement de révélations émanant de Dieu —, la philosophie
a par la suite perdu cette relation avec la pensée religieuse. Par conséquent, elle s’est éloignée de
la sagesse en un processus irréversible et décadent qui se poursuit dans la philosophie islamique
pour finalement culminer en la personne d’un penseur comme Ibn Sind qui préfére les erreurs
d’Aristote & la vérité du Coran. Car « ... ce musulman de nation renonce 4 son Livre pour un paien
qui était déja loin de la sagesse quasi prophétique des premiers sages grecs... » (p. 46). Ainsi,
Sahrastani a-t-il brossé un véritable tableau du développement de la philosophie. Et bien que cette
esquisse soit contestable et méme, a vrai dire, tout 2 fait arbitraire, il faut admettre que la description
des philosophes dans le K. al-Milal n’est pas simplement un assemblage de chapitres curieux —
contrairement a un jugement assez couramment émis. Elle représente au contraire un fragment de
littérature théologique, rédigée par un penseur religieux et, a cet égard, bien composée.

Pourtant, Sahrastani ne cesse de prétendre qu’il décrit objectivement 1’histoire des doctrines.
Il ne suffit donc pas de cerner son arriére-plan théologique, mais il faut encore le juger en fonction
de ses propres prétentions. C’est ce qui constitue le deuxiéme axe de ’interprétation de Jolivet,
présentant notre auteur en tant qu’historien. Dans cette perspective, son jugement est nécessairement
beaucoup plus sévére. Car on ne peut pas ignorer que de nombreux chapitres consacrés aux
philosophes ne sont ni objectifs, ni composés selon les régles de 1’historiographie. Certes, Sahrastani
a utilisé des sources qui nous sont, pour la plupart, connues. Jolivet les énumere dans un chapitre
particulier (p. 30 sq.) en soulignant que quatre d’entre elles lui semblent étre les plus importantes :
Ibn Sina ( en particulier son K. an-Nagar) ; le Siwan al-hikma ; les Opinions des philosophes
attribuées & un certain Ammonius ; les Opinions des physiciens d’ Aétius (qui n’ont d’ailleurs pas
la méme importance que les trois autres). Mais il apparait dés le premier abord que ces sources
sont elles-mémes, pour le moins, d’une qualité inégale. De plus, Jolivet doit constater que 1’ auteur,
comme on I’observe & maintes reprises, était un copiste négligent : « ... Toutefois Sahrastani copie
son modele hétivement, il I’abrége en y taillant au hasard au point qu’on peut s¢ demander s’il a
cherché a en comprendre le sens global et s’il ne voulait pas simplement en finir » (p. 37 sq.).
Sahrastani, théologien perspicace, est donc un historien médiocre. Il s’intéresse au jeu des idées,
mais non a leur genése parce qu’il n’en connait ni I’histoire ni le milieu.

BCAI 11 (1994) Shahrastani: Livre des religions et des sectes I, trad. J. Jolivet & G. Monnot, recensé par U. Rudolph )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

108 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N 11

Ce résultat, s’il peut sembler un peu décevant, n’est au demeurant pas surprenant. Les
observations de Jolivet contribuent plutdt & compléter I’impression qui se dégageait déja, a quelques
différences pres, du premier volume (cf. par exemple, I, p. 49). Toutes les analyses du Livre des
religions et des sectes ont démontré que Sahrastani était un auteur a plusieurs faces, pour ne pas
dire ambigu. On se contentera d’ajouter que cette tendance n’a pas le méme impact dans toutes les
sections des Milal parce que la méthode de 1’auteur varie selon le sujet.

Ainsi possédons-nous maintenant, grice au Livre, une image trés riche du penseur et écrivain
Sahrastani, sans que 1’on puisse en conclure pour autant & une connaissance compléte et parfaite.
Par contre, il demeure encore des lacunes, en particulier dans la recherche des sources, et certaines
questions restent sans réponse — ce que Gimaret, Jolivet et Monnot manifestent eux-mémes, dans
la mesure ou ils soutiennent, parfois, des opinions divergentes. L’une de ces divergences concerne
le probléme notoire de la conviction personnelle de Sahrastani, soit la question de savoir s’il était
ismaélien ou non. Gimaret, qui s’est déja engagé plusieurs fois dans ce domaine, continue de
considérer la section « musulmane » du K. al-Milal « tout bonnement comme Sunnite » (I, p. 63),
tout en admettant également 1’existence d’indices qui rapprochent I’auteur de I'ismaélisme
(1, p. 57 sq.). Monnot soutient le point de vue inverse. Pour lui, Sahrastini était ismaélien
(II, p. 11 sq.), et il faut dire que cette position, bien qu’elle ne soit pas encore « prouvée », représente
maintenant celle de la majorité des chercheurs. ,

De plus, on remarque une certaine divergence d’opinions concernant la volonté et la fiabilité
des Milal. 1l est étonnant, par exemple, que Monnot caractérise la présentation de la philosophie
d’Ibn Sina comme « une magistrale analyse du systeme d’Avicenne » (II, p. 66) tandis que Jolivet
explique que cette sous-section « ... est entiérement constituée d’extraits de la Nagat... : Sahrastani
ne tente pas d’exposer d’une fagon originale la philosophie avicennienne » (I, p. 23). Ces variations
entre les auteurs, sensibles en d’autres endroits, suscitent I’impression que Monnot tend, somme
toute, 4 admirer Sahrastani et son ceuvre (cf. II, p- 66) tandis que Gimaret et Jolivet s’ils les estiment,
ne le font pas sans réserve (cf. I, p. 46 sq. et II, p. 37 sq. et 48).

Enfin, il faut noter une troisiéme divergence 3 qui touche un point important, soit la structure
de la seconde partie des Milal, si bien que, dans un sens plus général, ce sont la cohérence et le
plan systématique de tout le livre qui sont mis en question. Selon I’opinion de Gimaret, la deuxi¢me
partie consiste en quatre sections : les sabéens, les philosophes, les Arabes de I’antéislam et les
Indiens (I, p. 15). De 1’avis de Monnot, il n’y a que trois sections parce que les chapitres sur les
Arabes et les Indiens forment une unité (IL, p. 52 sq.). Pourtant, Monnot éprouve un certain malaise
quant a la seconde partie des Milal, car elle ne lui semble pas aussi clairement structurée que la

58. Une autre observation ne sera mentionnée
qu’en passant. Il s’agit d’une divergence concernant
les Opinions des philosophes attribuées & Ammonius
— texte qui était I’une des sources principales de
Sahrastani et dans la section sur les philosophes et
dans celle sur les sages indiens. Jolivet en cite
I’édition parue en 1989 (p. 34), tandis que Monnot
n’en connait que le manuscrit (p. 553, n. 1). Ainsi,

sa traduction contient-elle certains malentendus,
notamment la lecture « Falanils » a la place de
Calanus et « Brahma$ » au lieu de Brahman
(p- 553 sq.).

(NDLR : sur cette édition du Ps. - Ammonius,
due 2 U. Rudolph, voir le compte rendu de J. Jolivet
dans Bulletin critique, n°7 (1990), p. 81-83).

BCAI 11 (1994) Shahrastani: Livre des religions et des sectes I, trad. J. Jolivet & G. Monnot, recensé par U. Rudolph

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 109

premiere (II, p. 3). Jolivet, en revanche, considére le plan de toute I’ceuvre comme « soigneusement
réglé » (II, p. 14). L’antagonisme est patent et mérite réflexion. Examinons donc encore une fois
ce que 'auteur lui-méme a dit & propos du plan de cette deuxiéme partie. Le texte en question se
trouve au début du tome II. Dans ce passage, Sahrastani présente deux classifications de doctrines
qui, en apparence, s’opposent, mais qui, en vérité, se complétent mutuellement. La premiére, se
rapportant uniquement aux sections qui suivent, consiste en trois groupes :

1) les agnostiques, également nommés physiciens (p. 91, 1. 5 sq.) ;

2) les métaphysiciens (p. 91, L. 5 sq.) ;

3) les sabéens (p. 93, 1. 4 sq.).

La deuxiéme est plus large. Elle récapitule toutes les doctrines mentionnées au cours du Livre,
soit dans le tome I, soit dans le tome II, en énumérant ainsi (p. 93, 1. 12 sq.) :

1) les sophistes (c’est-a-dire les agnostiques) ;

2) les physiciens ;

3) les métaphysiciens ;

4) les sabéens ;

5) les mazdéens, les juifs et les chrétiens ;

6) les musulmans.

La plupart de ces groupes n’appellent aucun commentaire. On retrouve ici toutes les religions
évoquées dans le tome I ainsi que, dans le tome II, les sabéens; on retrouve également les
philosophes, désignés non par leurs noms, mais selon les types de penseurs en rapport avec la
philosophie. Car Sahrastani expliquera plus tard qu’il existe, parmi eux, et des sophistes (par exemple
Pyrthon, p. 237), et des physiciens (par exemple Epicure, p.249), et des métaphysiciens (par
exemple, les sept sages). Il subsiste cependant un probléme : celui des Arabes et des Indiens.
Sahrastani les a-t-il vraiment oubliés, comme le déplore Monnot (p. 3), ou faut-il supposer qu’il les
a inclus dans les divers types de penseurs ? C’est effectivement cette hypothése ! Car on verra plus
tard que les Arabes et les Indiens se divisent en plusieurs sectes qui correspondent nettement a
certains groupes énumérés dans cette classification. Ainsi, la religion indienne comprend des
brahmanes (qui sont des métaphysiciens), des dahrites (qui sont des physiciens), des dualistes (qui
correspondent aux mazdéens), des sabéens et des sages a la maniére des Grecs (p. 525). Parmi les
Arabes, par contre, il y avait des physiciens (p. 497, 1. 5 sq.), des métaphysiciens (p. 498, 1. 6 sq.),
des propagateurs de sophismes (p. 499) et finalement des protomusulmans (p. 505 sq.).

Que peut-on donc en conclure sur la structure du texte ? Du point de vue typologique, ni les
Arabes, ni les Indiens ne forment un groupe autonome. Du point de vue géographique, ils en
constituent deux, ce qui signifie que le volume II des Milal consiste bien, en fin de compte, en guatre
sections. De plus, on peut constater que Sahrastani s’efforce véritablement de suivre un principe
dans la composition de cette deuxiéme partie de son livre ou méme deux, puisqu’il combine la
typologie des doctrines avec leur description par ordre géographique. Par conséquent, la structure
du volume II met en évidence, 1a aussi, une certaine ambiguité. Mais quoi d’étonnant & cela chez
un auteur dont I’ambiguité est 1’un des traits caractéristiques !

Ulrich RUDOLPH
(Universitdt Gottingen)

BCAI 11 (1994) Shahrastani: Livre des religions et des sectes I, trad. J. Jolivet & G. Monnot, recensé par U. Rudolph
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 11 (199
© IFAO 2026

110 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

The Political Aspects of Islamic Philosophy, Essays in Honor of Muhsin S. Mahdi, Charles
E. BUTTERWORTH Editor, coll. Harvard Middle Eastern Monographs XXVII. Harvard
University Press, Cambridge, Massachusetts, 1992. 406 p. (dont 9 p. d’introduction, et
17 p. consacrées a la bibliographie de M.S. Mahdji).

Les utilisateurs — étudiants et professeurs — du désormais classique manuel Medieval Political
Philosophy : A Source book édité jadis par Ralph Lerner et Muhsin Mahdi *° et dont une nouvelle
édition est annoncée, regrettent quelquefois (voir dans I’ouvrage recensé ici méme la remarque de
James W. Morris, p. 161, n. 5) qu’il n’assortisse pas de plus d’explications les textes, choisis et
traduits, qui y viennent illustrer les développements médiévaux de la philosophie politique. Le
présent ouvrage leur viendra en aide, tout au moins pour la premiére partie du « source book »
(« Political Philosophy in Islam », p. 22-186), puisqu’ils y trouveront une collection d’études et un
ensemble appréciable de références mises a jour sur la tradition de la pensée politique islamique,
rassemblées par Ch. E. Butterworth et offertes & Muhsin Mahdi par ceux qui furent ses étudiants.

Dans la premiére contribution de 1’ouvrage — « Al-Kindi and the Beginnings of Islamic Political
Philosophy » (p. 11-60) — Charles E. Butterworth s’attache surtout & montrer comment la philosophie
politique islamique ne commence pas a al-Kindi (m. ca 252/866). La lecture de trois épitres —
Ji kammiyyat kutub Aristatalis, fi I-hila li-daf ‘al-ahzan et mimma naqalahu 1-Kindi min alfaz
Sugrat... ®° — conduit 1’ auteur au constat de I’absence des préoccupations politiques dans la pensée
du « philosophe des Arabes » et lui permet de prendre la mesure de celles des questions demeurées
irrésolues dans ces trois épitres et qui ne devront qu’aux spéculations & venir de trouver de
possibles réponses. Ainsi, par exemple, la seconde épitre contient-elle une indécise parabole 6! :
notre séjour dans ce bas monde ressemble a I’escale que ferait dans un port le vaisseau sur lequel
nous serions embarqués. Descendus a terre, les passagers que nous sommes s’égaillent dans les
marchés et les jardins de la ville et s’occupent a faire des provisions pour la suite de la navigation.
Certains s’encombrent de tant de choses qu’elles leur rendront inconfortable la fin du beage ;
d’autres pénétrent si loin sur la terre ferme et s’abandonnent si complétement a la séduction de
ses paysages qu’ils n’entendront pas I’appel du capitaine. Le bateau appareillera sans eux. Etrange
capitaine — il ne fait qu’appeler et n’appelle qu’une fois — qui ne dit rien de ce qu’il faut laisser
ou emporter, et curieux voyage que celui dont la destination demeure inconnue ! Cette étrangeté
est a la mesure de ce que la pensée d’al-Kindi laisse indéterminé et qu’il revient 2 la philosophie
politique de prendre en charge : une claire définition de celles des choses qui nous reviennent
Justement ici-bas et a I’acquisition desquelles encouragent ensemble le philosophe et le prophéte

nomotheéte.

59. Agora Editions, 1963, réimpression Cornell 61.P.23,1.5 - p. 27, 1. 6 de I’éd. Badawi in
Paperbacks Editions, Cornell University Press, Ithaca,  Rasd’il falsafiyya..., 2¢ éd. 1980, Dar al-Andalus ; le
New York, 1978. texte est paraphrasé in Badawi, Histoire de la

60. Le dernier des trois textes fut publié par  Philosophie en Islam, Paris, Vrin, 1972, t. II,
M. Fakhry in Dirasat fi-l-fikr al-‘arabi, 2¢ éd. p.465-467.
Beyrouth, 1977, p. 45-50.

4) Shahrastani: Livre des religions et des sectes Il, trad. J. Jolivet & G. Monnot, recensé par U. Rudolph
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



