1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 103

et de mettre a la portée des chercheurs, arabisants ou non, une source importante pour la
compréhension de I’histoire du réformisme islamique et du soufisme au début du XIX® siécle,
notamment sur le continent africain.

Nicole GRANDIN
(EHESS, Paris)

IBN AT-TAYYIB, Proclus’ Commentary on the Pythagorean Golden Verses. Arabic Text and
Translation by Neil LINLEY, Arethusa Monographs X, s. 1. n. d. 106 p.

On se rappelle que Franz Rozenthal a publié¢ en 1978 (Recherches d’Islamologie, Bibliothéque
philosophique de Louvain (26), p. 274-283) 1’édition et la traduction d’un petit commentaire du
médecin-philosophe nestorien de Bagdad, ‘Abd Allah b. al-Tayyib (m. 1043), sur la Tabula Cebetis,
dont le texte est conservé dans le manuscrit arabe 888 de la Bibliothéque de 1’Escorial. Or c’est un
autre commentaire du méme auteur sur les Dicta aurea de Pythagore, contenu dans le méme
manuscrit, et dont Neil Linley, décédé prématurément en 1982, avait préparé 1’édition et la traduction
comme theése de doctorat, que le directeur de la collection Arethusa Monographs publie dans
I’ouvrage recensé.

En fait, les préceptes moraux connus sous le nom de « Vers dorés » et mis sous le nom de
Pythagore ne sont pas de lui, et ils ont été attribués a Lysis par les uns, 4 Philolaiis ou 3 Empédocle
par les autres. Objets de commentaires de la part de Hieroclés, Jamblique et Proclus, les « Vers
dorés » (al-alfaz al-dahabiyya) ont été traduits en arabe, avec ou sans commentaire.

Selon le procédé de I'istitmar qu’il utilise a la suite de Hunayn ibn Ishaq pour résumer I’essentiel
des ceuvres médicales d’Hippocrate et de Galien, dans cet opuscule, ‘Abd Allah b. al-Tayyib a extrait
le «fruit » (tamara) du commentaire des « Vers dorés » par Proclus, et non par Hieroclés comme
I’a suggéré R. Walzer (EI?, t. I, p. 1380-1381). On notera que, dans ce commentaire, les « Vers
dorés » sont attribués & Empédocle.

Grace a cette publication, I'importance de 1’ceuvre philosophique de ‘Abd Allih b. al-Tayyib,
longtemps méconnue, apparaitra mieux aux historiens de la philosophie.

Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

BCAI 11 (1994) Ibn at-Tayyib: Proclus’ Commentary on the Pythagorean Golden Verses, éd. trad. N. Linley, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

104 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

Carl EHRIG-EGGERT, Die Abhandlung iiber den Nachweis der Natur des Méglichen von
Yahya Ibn ‘Adi, Ubersetzung und Kommentar. Francfort-sur-le Main, 1990. 162 p.

Considérée comme perdue jusqu’en 1971, I’ceuvre philosophique du logicien jacobite Yahya b.

‘Adi (m. 974), retrouvée dans deux manuscrits de Téhéran qui renferment une vingtaine de traités,

.commence a &tre connue grice aux travaux de G. Endress, Sh. Pinés, N. Rescher et M. Tiirker.
C’est 3 la traduction et au commentaire d’un de ces traités que C. Ehrig-Eggert a consacré le
présent ouvrage, aprés en avoir donné 1’édition critique (cf. Zeitschrift fiir Geschichte der
arabisch-islamischen Wissenschaften V (1989), p. 63-97 et p. 238-297 ).

Seul subsistant sur les quatre traités consacrés par Yahya b. ‘Adi au probléme de I’existence
du possible (¢f. G. Endress, The Works of Yahya Ibn ‘Adi, Wiesbaden 1977, p. 73-78), celui-ci est
adressé a un certain Ahmad b. Muhammad b. Qurays et il est intitulé : « Démonstration de la nature
du possible, critique des arguments de ceux qui contredisent cette opinion et mise en garde contre
leur fausseté ». Dans cet opuscule, divisé en sept chapitres, Yahya entend démontrer la vérité de
I’opinion de ceux qui admettent la possibilité qu’il existe des choses contingentes, c’est-a-dire qui
peuvent se produire ou ne pas se produire, et la fausseté de 1'opinion de ceux qui nient cette
possibilité. Pour ce faire, Yahya réfute le premier argument de ses contradicteurs — et le plus fort,
basé sur la prescience divine — en démontrant la fausseté de ses prémisses ; puis il repousse leur
second argument, fondé sur la validité universelle de la loi de contradiction, au moyen d’un passage
de I'Herméneutique d’ Aristote sur les futurs contingents (chap. 9, 18a 28-19b 4) qu’il commente.

Aprés avoir traduit le traité et I’avoir replacé dans I’ceuvre de Yahya b. ‘Adi, I'auteur en
commente, un a un, les sept chapitres, en s’arrétant longuement sur certaines notions et certains
mots, et en citant un grand nombre de textes paralléles chez les philosophes grecs et arabes.

Cet ouvrage, qui constitue une remarquable contribution & la connaissance de 1'ceuvre
philosophique de Yahya b. Adi, s’achéve par une bibliographie trés compléte sur le sujet
(p- 123-155) et des index des termes arabes, grecs et latins, fort utiles.

Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

SHAHRASTANI, Livre des religions et des sectes 11, traduction avec introduction et notes
par Jean JOLIVET et Guy MONNOT. Leuven, Peeters/UNESCO, 1993 (« Collection
UNESCO d’ccuvres représentatives, Série arabe ») avec avant-propos par M.A. Sinaceur.
16 x 24 cm, X1V + 578 p.

Avec la publication du deuxiéme volume du Livre des religions et des sectes s’achéve un projet
d’un intérét majeur pour quiconque s’intéresse au développement de la pensée islamique. Je veux
parler de la traduction, ’analyse et 1’étude du K. al-Milal wa-I-nihal de Sahrastani, présentées par
Daniel Gimaret, Jean Jolivet et Guy Monnot et élaborées lors d’une longue série de cours donnés
par les auteurs & ’EPHE. Sans aucun doute, cette ceuvre fait date. Cela était déja manifeste dés la

BCAI 11 (1994) Ibn at-Tayyib: Proclus’ Commentary on the Pythagorean Golden Verses, éd. trad. N. Linley, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



