102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

The Letters of Ahmad Ibn Idris, edited, translated and annotated by Albrecht Hofheinz, Ali
Salih Karrar, R.S. O’Fahey, Bernd Radtke and Einar Thomassen, General Editors
E. THOMASSEN and B. RADTKE. Hurst & Co., Londres, 1993. 184 p., index.

Les lettres éditées ici en langue arabe, et traduites et annotées en anglais par un groupe de
chercheurs du département d’histoire de P’université de Bergen, sont celles adressées a ses disciples
et éléves par le réformiste soufi Ahmad ibn Idris, né au Maroc en 1750 ou 1760 et mort a Sabya
en ‘Asir en 1837. Comme le rappelle Einar Thomassen dans son introduction, I'importance
d’Ahmad ibn Idris dans I’histoire des ordres mystiques au XIX® siécle est largement reconnue. Son
influence a été considérable sur la pensée soufie de I'époque, ses disciples ont été nombreux et
divers : deux d’entre eux ont fondé des ordres majeurs sur le continent africain, la Saniisiyya en
Libye et la Hatmiyya au Soudan, tandis que d’autres, directement ou indirectement, s’inspiraient
de ses enseignements pour fonder la Rasidiyya, la Salihiyya et la Dandarawiyya, et que ses fils
maintenaient la Idrisiyya de leur pére. Un bref apergu de la doctrine d’Ibn Idris, du contenu et de
la forme de son enseignement, précise que celui-ci se considérait avant tout comme un guide
spirituel et un enseignant (Introduction, p. 6-7). Dans ces conditions, les letires a ses disciples
n’en prennent que plus d’intérét car elles expriment, sans doute mieux que tout autre texte,
I’essence méme de sa vocation.

Une préface de B. Radtke et E. Thomassen précise les conditions dans lesquelles Iédition et
la traduction des Lettres ont été réalisées. Il s’agit d’un travail collectif entrepris par plusieurs
chercheurs de Bergen au milieu des années quatre-vingt. Mais c’est au Soudanais ‘Ali Salih
Karrar, 2 I’époque Senior Archivist of the National Records Office de Khartoum, que revient le
mérite d’avoir attiré 1" attention du groupe sur 1'importance historique d’Ibn Idris et d’avoir permis
la consultation de I’essentiel des sources reproduisant ces lettres ou permettant de les annoter.
Une liste des manuscrits et textes imprimés qui ont été consultés et utilisés pour I’édition des
différentes lettres est donnée p. 8-9. Celles-ci sont regroupées en huit chapitres. Chacun de ceux-ci,
concernant un méme destinataire, est précédé d’ume courte introduction, rassemblant les
informations connues sur le personnage concerné. Parmi les lettres les plus intéressantes, il faut
retenir celles qu’adressa Ibn Idris & son disciple Muhammad ‘Utman al-Mirgani, le fondateur de
la Hatmiyya, pendant le voyage de ce dernier au Soudan (chap. 2, introduction de A.S. Karrar et
E. Thomassen, avec, en annexe, une lettre de Muhammad ‘Utman al-Mirgani a son §ayh Ahmad
Ibn Idris). Les autres chapitres contribuent également a éclairer la personnalité de celui qui a été
qualifié de « Enigmatic Saint » par B.G. Martin (Muslim Brotherhoods in Nineteen Century Africa,
1976) et.a sa suite par R.S. O’Fahey 3 notamment le chapitre 3, consacré au soufi soudanais
Muhammad al-Magdiib, dont la relation avec Ibn Idris, apparemment trés différente de celle que
le maitre entretenait avec Muhammad ‘Utman al-Mirgani, est encore mal connue (introduction de
Albrecht Hotheinz).

The Letters of Ahmad ibn Idris qui associe le texte arabe a la traduction, page par page, a le
grand mérite de rassembler en un seul volume une correspondance disséminée, donc d’acceés difficile,

56. Cf. Bulletin critique, n°8 (1992), p. 55-58.

BCAI 11 (1994) E. Thomassen & B. Radtke (éd.): The Letters of Ahmad Ibn Idris, recensé par N. Grandin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 103

et de mettre a la portée des chercheurs, arabisants ou non, une source importante pour la
compréhension de I’histoire du réformisme islamique et du soufisme au début du XIX® siécle,
notamment sur le continent africain.

Nicole GRANDIN
(EHESS, Paris)

IBN AT-TAYYIB, Proclus’ Commentary on the Pythagorean Golden Verses. Arabic Text and
Translation by Neil LINLEY, Arethusa Monographs X, s. 1. n. d. 106 p.

On se rappelle que Franz Rozenthal a publié¢ en 1978 (Recherches d’Islamologie, Bibliothéque
philosophique de Louvain (26), p. 274-283) 1’édition et la traduction d’un petit commentaire du
médecin-philosophe nestorien de Bagdad, ‘Abd Allah b. al-Tayyib (m. 1043), sur la Tabula Cebetis,
dont le texte est conservé dans le manuscrit arabe 888 de la Bibliothéque de 1’Escorial. Or c’est un
autre commentaire du méme auteur sur les Dicta aurea de Pythagore, contenu dans le méme
manuscrit, et dont Neil Linley, décédé prématurément en 1982, avait préparé 1’édition et la traduction
comme theése de doctorat, que le directeur de la collection Arethusa Monographs publie dans
I’ouvrage recensé.

En fait, les préceptes moraux connus sous le nom de « Vers dorés » et mis sous le nom de
Pythagore ne sont pas de lui, et ils ont été attribués a Lysis par les uns, 4 Philolaiis ou 3 Empédocle
par les autres. Objets de commentaires de la part de Hieroclés, Jamblique et Proclus, les « Vers
dorés » (al-alfaz al-dahabiyya) ont été traduits en arabe, avec ou sans commentaire.

Selon le procédé de I'istitmar qu’il utilise a la suite de Hunayn ibn Ishaq pour résumer I’essentiel
des ceuvres médicales d’Hippocrate et de Galien, dans cet opuscule, ‘Abd Allah b. al-Tayyib a extrait
le «fruit » (tamara) du commentaire des « Vers dorés » par Proclus, et non par Hieroclés comme
I’a suggéré R. Walzer (EI?, t. I, p. 1380-1381). On notera que, dans ce commentaire, les « Vers
dorés » sont attribués & Empédocle.

Grace a cette publication, I'importance de 1’ceuvre philosophique de ‘Abd Allih b. al-Tayyib,
longtemps méconnue, apparaitra mieux aux historiens de la philosophie.

Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

BCAI 11 (1994) E. Thomassen & B. Radtke (éd.): The Letters of Ahmad Ibn Idris, recensé par N. Grandin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



