100 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

Ali Salih KARRAR, The Sufi Brotherhoods in the Sudan. Londres, C. Hurst & Co., 1992.
XIV + 234 p. index, glossaire.

L’ouvrage de A.S. Karrar ne correspond pas véritablement a son titre : il ne s’agit pas, en
effet, d’une étude d’ensemble, équilibrée, des confréries au Soudan, mais plutét d’une histoire
minutieusement documentée, de celles-ci aux XVII®-XIX® siécles, principalement dans la région des
Sayqiyya, au nord de la Nubie soudanaise. En fait, comme 1’auteur le souligne dans sa préface, il
s’agit de ’adaptation pour la publication de sa thése de doctorat (1985), préparée dans le cadre du
département d’histoire de ’université de Bergen, thése intitulée plus justement « The Sufi
Brotherhoods in the Sudan until 1900 with special reference to the Shayqiyya region ». Les
contraintes de 1’édition sont sans doute responsables de 1’amputation du titre original comme
d’ailleurs d’un texte de jaquette qui veut voir dans ce livre une remise en question de certaines
interprétations de I.S. Trimingham dans Islam in the Sudan, alors que la démarche de A.S. Karrar
ne s’éloigne gueére, en fait, des typologies, analyses et méthodes de ce classique. Ceci étant, The Sufi
Brotherhoods in the Sudan est fort intéressant parce qu’originaire lui-méme des Sayqiyya, 1’auteur
a pu faire usage d’archives familiales et de relations personnelles sur le terrain jusqu’ici hors de
portée des chercheurs. En outre, alors Senior Archivist au National Records Office de Khartoum, il
a eu a sa disposition des documents d’accés parfois difficile. Son principal mérite est d’avoir, en
combinant ces diverses sources, écrit une histoire des confréries en pays Sayqiyya « du dedans »,
comme 1’a souligné, dans sa préface, R.S. O’Fahey, et fourni un éclairage nouveau, a partir de la
base et du local, sur certains aspects de I’implantation et du développement des ordres soufis,
notamment en ce qui concerne 1’impact de ceux-ci, a I’échelon régional ou de I’ensemble du Nord-
Soudan, sur le contexte sociopolitique et économique.

Dans les mentalités soudanaises, islam et soufisme sont indissociables au point que les confréries
occupent encore aujourd’hui une place prépondérante dans la vie politique et religieuse du pays
moderne. Pour analyser le processus historique du développement de leur considérable emprise au
Soudan, I’auteur retrace, chronologiquement, les différentes étapes de leur pénétration et de leur
expansion dans 1’énsemble du Soudan, puis chez les Sayqiyya. Distinguant les confréries
« anciennes », Qadiriyya et Sadiliyya, cellules atomisées et autonomes, fondées par des Suyith
isolés et indépendants, de celles issues du réformisme soufi des XVIII® et XIX® siecles, Sammaniyya
et surtout Hatmiyya, centralisées et & méme de jouer un réle dynamique dans la vie religieuse et
politique soudanaise, A.S. Karrar montre, a partir de données de base, ce qui différe dans leur
doctrine et leur structure comme dans leur approche du prosélytisme. Mais ’essentiel du livre
concerne I’histoire des « nouvelles » confréries, marquant, selon ’auteur, le passage au Soudan du
modele confrérique atomisé, propre & la ceinture soudanienne, & un modéle moyen-oriental. Dans
une premiere période (début du XIX® siccle), la Sammaniyya, a laquelle faisait défaut un véritable
leadership central et qui échoua de ce fait & s’assurer une vaste implantation géographique, peut
étre considérée 4 mi-chemin entre les ordres anciens et les nouveaux. En revanche, la Hatmiyya,
fondée par Muhammad ‘Utman al-Mirgani (m. 1852), notable religieux mekkois et disciple du grand
réformiste soufi marocain Ahmad ibn Idris al-Fasi (m. 1837), introduite plus tardivement au Soudan,
connut un développement géographique et ethnique considérable, grice a son organisation centralisée
et hiérarchisée. Les chapitres consacrés a cette dernieére confrérie, fortement implantée en pays

BCAI 11 (1994) A.S. Karrar: The Sufi Brotherhoods in the Sudan, recensé par N. Grandin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 101

Saygiyya (en particulier, le chap. 4, « The Consolidation of the Khatmiyya »), apportent des
informations nouvelles ou peu connues sur Muhammad al-Hasan al-Mirgani (m. 1869), halifa de son
pére Muhammad ‘Utman, sur la stratégie d’implantation de la confrérie au XIx® siécle, jusqu’a la
révolte du Mahdi Muhammad Ahmad en 1881 et sur I’opposition résolue des Mirgani 4 la Mahdiyya.
Pour A.S. Karrar (conclusion, p. 165), ce furent les confréries au Soudan et en particulier la
Hatmiyya qui paverent la route « for the first Sudanese quasi-national movement, the Mahdiyya »
parce qu’elles unifierent leurs adhérents, en transcendant dans I’affiliation religieuse toutes les
divisions ethniques et sociales. Sans doute aurait-on pu souhaiter que cette conclusion et bien
d’autres points intéressants (comme la relation entre développement confrérique et histoire politique,
dans le cas de la Hatmiyya, ou les interférences culturelles entre le modele confrérique
moyen-oriental et le fonds culturel relevant du modele soudanien antérieur, en ce qui concerne la
Mahdiyya) soient 1’objet d’une analyse plus approfondie a partir du riche matériau dont I’auteur
disposait. Il est dommage, d’autre part, qu'une aussi large place ait été faite 4 I’histoire détaillée
des relations personnelles et activités de multiples personnages de second plan : on se perd ainsi
dans une succession de noms propres plus ou moins obscurs pour lesquels il n’est souvent donné
au lecteur aucun repére chronologique ou géographique.

Les deux chapitres qui terminent le livre sont consacrés, d’une maniére malheureusement un
peu intemporelle et pas toujours bien localisée, a une étude de la structure et de 1’organisation
(chap. 6), des pratiques d’initiation et du rituel (chap. 7) dans la Qadiriyya « ancienne » et dans la
Hatmiyya centralisée, s’attachant a faire ressortir similitudes et différences. En annexe, une
biographie de Muhammad al-Magdib le jeune (Sadiliyya), le texte d’une igdza de la Hatmiyya, et
un glossaire des termes techniques, s’ajoutent au trés utile travail de A.S. Karrar.

Il convient pour terminer de signaler que The Sufi Brotherhoods in the Sudan fait partie d’un
ensemble de recherches menées sur le soufisme d’Ahmad ibn Idris et de ses héritiers spirituels par
le département d’histoire de 1’université de Bergen : cet ouvrage prolonge, en effet, pour le Soudan,
Enigmatic Saint : Ahmad ibn Idris and the Idrisi Tradition, publié¢ en 1990 par R.S. O’Fahey 5’ et
compte, parmi ses sources, The Letters of Ahmad ibn Idris, E. Thomassen et B. Radtke, eds., 1993
(cf. ci-apres).

Nicole GRANDIN
(EHESS, Paris)

55. Cf. Bulletin critique, n°8 (1992), p. 55-58.

8A

BCAI 11 (1994) A.S. Karrar: The Sufi Brotherhoods in the Sudan, recensé par N. Grandin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

The Letters of Ahmad Ibn Idris, edited, translated and annotated by Albrecht Hofheinz, Ali
Salih Karrar, R.S. O’Fahey, Bernd Radtke and Einar Thomassen, General Editors
E. THOMASSEN and B. RADTKE. Hurst & Co., Londres, 1993. 184 p., index.

Les lettres éditées ici en langue arabe, et traduites et annotées en anglais par un groupe de
chercheurs du département d’histoire de P’université de Bergen, sont celles adressées a ses disciples
et éléves par le réformiste soufi Ahmad ibn Idris, né au Maroc en 1750 ou 1760 et mort a Sabya
en ‘Asir en 1837. Comme le rappelle Einar Thomassen dans son introduction, I'importance
d’Ahmad ibn Idris dans I’histoire des ordres mystiques au XIX® siécle est largement reconnue. Son
influence a été considérable sur la pensée soufie de I'époque, ses disciples ont été nombreux et
divers : deux d’entre eux ont fondé des ordres majeurs sur le continent africain, la Saniisiyya en
Libye et la Hatmiyya au Soudan, tandis que d’autres, directement ou indirectement, s’inspiraient
de ses enseignements pour fonder la Rasidiyya, la Salihiyya et la Dandarawiyya, et que ses fils
maintenaient la Idrisiyya de leur pére. Un bref apergu de la doctrine d’Ibn Idris, du contenu et de
la forme de son enseignement, précise que celui-ci se considérait avant tout comme un guide
spirituel et un enseignant (Introduction, p. 6-7). Dans ces conditions, les letires a ses disciples
n’en prennent que plus d’intérét car elles expriment, sans doute mieux que tout autre texte,
I’essence méme de sa vocation.

Une préface de B. Radtke et E. Thomassen précise les conditions dans lesquelles Iédition et
la traduction des Lettres ont été réalisées. Il s’agit d’un travail collectif entrepris par plusieurs
chercheurs de Bergen au milieu des années quatre-vingt. Mais c’est au Soudanais ‘Ali Salih
Karrar, 2 I’époque Senior Archivist of the National Records Office de Khartoum, que revient le
mérite d’avoir attiré 1" attention du groupe sur 1'importance historique d’Ibn Idris et d’avoir permis
la consultation de I’essentiel des sources reproduisant ces lettres ou permettant de les annoter.
Une liste des manuscrits et textes imprimés qui ont été consultés et utilisés pour I’édition des
différentes lettres est donnée p. 8-9. Celles-ci sont regroupées en huit chapitres. Chacun de ceux-ci,
concernant un méme destinataire, est précédé d’ume courte introduction, rassemblant les
informations connues sur le personnage concerné. Parmi les lettres les plus intéressantes, il faut
retenir celles qu’adressa Ibn Idris & son disciple Muhammad ‘Utman al-Mirgani, le fondateur de
la Hatmiyya, pendant le voyage de ce dernier au Soudan (chap. 2, introduction de A.S. Karrar et
E. Thomassen, avec, en annexe, une lettre de Muhammad ‘Utman al-Mirgani a son §ayh Ahmad
Ibn Idris). Les autres chapitres contribuent également a éclairer la personnalité de celui qui a été
qualifié de « Enigmatic Saint » par B.G. Martin (Muslim Brotherhoods in Nineteen Century Africa,
1976) et.a sa suite par R.S. O’Fahey 3 notamment le chapitre 3, consacré au soufi soudanais
Muhammad al-Magdiib, dont la relation avec Ibn Idris, apparemment trés différente de celle que
le maitre entretenait avec Muhammad ‘Utman al-Mirgani, est encore mal connue (introduction de
Albrecht Hotheinz).

The Letters of Ahmad ibn Idris qui associe le texte arabe a la traduction, page par page, a le
grand mérite de rassembler en un seul volume une correspondance disséminée, donc d’acceés difficile,

56. Cf. Bulletin critique, n°8 (1992), p. 55-58.

BCAI 11 (1994) A.S. Karrar: The Sufi Brotherhoods in the Sudan, recensé par N. Grandin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



