98 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

Carl W. ERNST, Eternal garden. Mysticism, History and Politics at a South Asian Sufi
Center, with a foreword by Annemarie Schimmel. State University of New York
Press, Albany, 1992. 23 x 15 cm, XXXI + 381 p., 6 tabl., 5 cartes, 17 photos, bibliogr.,
index.

Le Deccan (indo-persan dakhan, terme dérivé du sanscrit signifiant sud), plateau continental
au sud du sous-continent indien, fut soumis par le sultanat de Delhi au début du X1v® sous les Halgi
et les Tugluq. Il acquit dés 1347 son autonomie avec la dynastie turque des Bahmanides qui se
rapprocha de plus en plus de P'Iran : au tournant des Xv® et XVI° siécles I’Empire bahmanide éclata
en cinq sultanats (Khandesh, Ahmadnagar, Bidar, Bijapur et Golconde) qui devaient étre
progressivement absorbés dans I’Empire moghol au cours du XVvii€ siecle. Le Deccan fut le creuset
d’une culture indo-musulmane composite originale : aux éléments dérivés du sultanat de Delhi
s’ajoutcrent des emprunts directs aux pays arabes et & I'Iran comme aux cultures locales (sans
compter la présence des Abyssiniens qui furent politiquement influents). Le développement du
soufisme dans le Deccan fut modelé par ces influences diverses (on y trouve par exemple la
confrérie iranienne Ni‘matu’llahiyya qui est absente du Nord). L’étude du soufisme au Deccan
avait été négligée jusqu’aux années 1970. Richard Eaton fit un travail de pionnier en étudiant les
soufis qui, centrés dans la ville de Gulbarga, la premiere capitale des Bahmanides, ont fait la
réputation du sultanat de Bijapur 32 ; cette recherche a été récemment élargie par Muhammad
Suleman Siddigi dans son livre sur les soufis de I'Empire bahmanide 3.

Le présent ouvrage innove par le lieu d’enquéte choisi, les sources utilisées, et par la méthode
employée. Carl Ernst a choisi comme objet de recherche un complexe religieux de la confrérie
Cistiyya 2 Khuldabad, prés d’ Aurangabad ; au moment de la dissolution de I’empire bahmanide il
fut inclus dans le sultanat d’ Ahmadnagar et jouit en méme temps du patronage du sultanat voisin
de Khandesh, dont la capitale Burhanpur était nommée d’aprés le saint fondateur du complexe de
Khuldabad, Burhin al-din Garib Ci§ti (m. 1337). L auteur a trouvé 1a un corpus hagiographique
jusqu’ici négligé ; il I’a complété par des documents d’archives administratives ; il a ainsi formé
un ensemble important de sources nouvelles. Enfin, il n’a pas voulu, 2 la différence de P.M. Currie **
et de Richard Eaton dont il se démarque explicitement, faire une histoire « objective » du soufisme
dans le Deccan ; il se propose de « présenter une méthode pour lire les textes soufis de fagon
historiographique » (p. XxVIiI). Cette préoccupation nous donne la clef de 1’aspect déconcertant de
ce volume : tout en présentant une masse de documents nouveaux, il est essenticllement consacré a
des problémes d’interprétation, et il est difficile d’y retrouver le fil du récit historique. Aprés un
avant-propos d’ Annemarie Schimmel et une préface ol I’auteur explique ses intentions, 1’ouvrage
comprend trois parties.

52. Richard Maxwell EATON, The Sufis of 53. Muhammad Suleman SIDDIQI, The Bahmani
Bijapur, 1300-1700 : Social Roles of Sufis in  Sufis, Idarah-i Adabiyat, Delhi, 1989.
Medieval India, Princeton University Press, 54. Voir, ci-dessus p. 96, le compte rendu de
Princeton, 1978. son ouvrage sur Mu‘inu’d-Din Cigti.

BCAI 11 (1994) C.W. Ernst: Eternal garden. Mysticism, History and Politics at a South Asian Sufi Center, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 IL. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 99

La premiére (p. 1-93) est historiographique. Elle est consacrée 2 Ihistoriographie de I’islam
en Inde en général ; puis a I’élaboration de la littérature hagiographique de la Cistiyya dans le sultanat
de Delhi et & son interprétation. Au terme de cette premiére partie, nous sommes encore au niveau
du soufisme en Inde du Nord sous le sultanat de Delhi.

La seconde partie (p. 97-168) traite de ’implantation de la confrérie Cistiyya a Khuldabad.
Quand le sultan de Delhi Muhammad Ibn Tugluq (1325-1351) voulut déplacer sa capitale 2
Daulatabad dans le Deccan nouvellement conquis, il y fit partir de force les soufis de Delhi ; parmi
eux se trouvait Burhianu’d-Din Garib, un des disciples de Nizamu’d-Din Awliya’ (m. 1325), le
véritable organisateur de la Cistiyya. Cette partie présente la personnalité et la doctrine de
Burhanu’d-Din, et I’adaptation de ses disciples au contexte du Deccan. Ici encore, pas de récit a
proprement parler mais une préoccupation constante d’historiographie avec des sous-sections sur
I'interprétation de 1’expansion musulmane dans le Deccan et sur le probléme de la conversion.

La troisieéme partie (p. 191-238) replace le complexe de Khuldabad dans I’histoire en montrant
comment il fut patronné par les souverains successifs qui cherchérent a s’assurer le pouvoir dans la
région : les sultans bahmanides furent les premiers 2 faire des donations : puis le sanctuaire bénéficia
de la compétition des sultans d’ Ahmadnagar, de Khandesh et du Malwa ; inclus dans I’empire des
Moghols dés la fin du régne d’Akbar (1556-1605), il bénéficia de leurs faveurs jusqu’au régne
d’ Aurangzeb (1658-1707) qui s’y fit enterrer. A la dissolution de I"'Empire moghol, Khuldabad eut
le privilege de tomber sous la juridiction du riche Nizam d’Hayderabad qui poursuivit les donations.

Suit une bréve conclusion (p. 241-247), qui n’en est pas une car elle insiste seulement sur la
multiplicité des récits possibles a propos de I’histoire de Khuldabad. Enfin viennent trois appendices
qui présentent successivement la liste des textes persans et arabes utilisés par les soufis de Khuldabad
au XIv® sieécle, un mémorandum sur les revenus du sanctuaire a la fin du XV, et une liste des
donations par les empereurs moghols.

Nous sommes a I’évidence en présence d’un ouvrage important : en raison de la nouveauté et
de I’importance des matériaux mis a jour, et de la sophistication des réflexions sur I’historiographie ;
on devra le prendre en considération dans toute étude concernant le soufisme indien. Mais on peut
regretter que le souci constant de démonter I’historiographie existante et de réfléchir sur
Iinterprétation des sources hagiographiques ait fait passer au second plan le récit historique et la
description des institutions. Le souci de « déconstruire » 4 la mode aujourd’hui aux USA ne devrait
pas prendre le pas sur la nécessité de présenter, flt-ce 2 titre d’hypothése, une reconstruction.

Marc GABORIEAU
(CNRS-EHESS, Paris)

BCAI 11 (1994) C.W. Ernst: Eternal garden. Mysticism, History and Politics at a South Asian Sufi Center, recensé par M. Gabo_rieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

Ali Salih KARRAR, The Sufi Brotherhoods in the Sudan. Londres, C. Hurst & Co., 1992.
XIV + 234 p. index, glossaire.

L’ouvrage de A.S. Karrar ne correspond pas véritablement a son titre : il ne s’agit pas, en
effet, d’une étude d’ensemble, équilibrée, des confréries au Soudan, mais plutét d’une histoire
minutieusement documentée, de celles-ci aux XVII®-XIX® siécles, principalement dans la région des
Sayqiyya, au nord de la Nubie soudanaise. En fait, comme 1’auteur le souligne dans sa préface, il
s’agit de ’adaptation pour la publication de sa thése de doctorat (1985), préparée dans le cadre du
département d’histoire de ’université de Bergen, thése intitulée plus justement « The Sufi
Brotherhoods in the Sudan until 1900 with special reference to the Shayqiyya region ». Les
contraintes de 1’édition sont sans doute responsables de 1’amputation du titre original comme
d’ailleurs d’un texte de jaquette qui veut voir dans ce livre une remise en question de certaines
interprétations de I.S. Trimingham dans Islam in the Sudan, alors que la démarche de A.S. Karrar
ne s’éloigne gueére, en fait, des typologies, analyses et méthodes de ce classique. Ceci étant, The Sufi
Brotherhoods in the Sudan est fort intéressant parce qu’originaire lui-méme des Sayqiyya, 1’auteur
a pu faire usage d’archives familiales et de relations personnelles sur le terrain jusqu’ici hors de
portée des chercheurs. En outre, alors Senior Archivist au National Records Office de Khartoum, il
a eu a sa disposition des documents d’accés parfois difficile. Son principal mérite est d’avoir, en
combinant ces diverses sources, écrit une histoire des confréries en pays Sayqiyya « du dedans »,
comme 1’a souligné, dans sa préface, R.S. O’Fahey, et fourni un éclairage nouveau, a partir de la
base et du local, sur certains aspects de I’implantation et du développement des ordres soufis,
notamment en ce qui concerne 1’impact de ceux-ci, a I’échelon régional ou de I’ensemble du Nord-
Soudan, sur le contexte sociopolitique et économique.

Dans les mentalités soudanaises, islam et soufisme sont indissociables au point que les confréries
occupent encore aujourd’hui une place prépondérante dans la vie politique et religieuse du pays
moderne. Pour analyser le processus historique du développement de leur considérable emprise au
Soudan, I’auteur retrace, chronologiquement, les différentes étapes de leur pénétration et de leur
expansion dans 1’énsemble du Soudan, puis chez les Sayqiyya. Distinguant les confréries
« anciennes », Qadiriyya et Sadiliyya, cellules atomisées et autonomes, fondées par des Suyith
isolés et indépendants, de celles issues du réformisme soufi des XVIII® et XIX® siecles, Sammaniyya
et surtout Hatmiyya, centralisées et & méme de jouer un réle dynamique dans la vie religieuse et
politique soudanaise, A.S. Karrar montre, a partir de données de base, ce qui différe dans leur
doctrine et leur structure comme dans leur approche du prosélytisme. Mais ’essentiel du livre
concerne I’histoire des « nouvelles » confréries, marquant, selon ’auteur, le passage au Soudan du
modele confrérique atomisé, propre & la ceinture soudanienne, & un modéle moyen-oriental. Dans
une premiere période (début du XIX® siccle), la Sammaniyya, a laquelle faisait défaut un véritable
leadership central et qui échoua de ce fait & s’assurer une vaste implantation géographique, peut
étre considérée 4 mi-chemin entre les ordres anciens et les nouveaux. En revanche, la Hatmiyya,
fondée par Muhammad ‘Utman al-Mirgani (m. 1852), notable religieux mekkois et disciple du grand
réformiste soufi marocain Ahmad ibn Idris al-Fasi (m. 1837), introduite plus tardivement au Soudan,
connut un développement géographique et ethnique considérable, grice a son organisation centralisée
et hiérarchisée. Les chapitres consacrés a cette dernieére confrérie, fortement implantée en pays

BCAI 11 (1994) C.W. Ernst: Eternal garden. Mysticism, History and Politics at a South Asian Sufi Center, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



