96 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

P.M. CURRIE, The Shrine and Cult of Mu‘in al-din Chishti of Ajmer. Oxford University Press,
Delhi, 1989 (Réimpression Oxford India Paperbacks, 1992). 22 x 14 cm, XII + 220 p.
bibl., index, 1 carte, 1 fig.

Mu¢nu’d-Din Cisti (environ 1140-1235) introduisit en Inde au début du X1i® siecle la confrérie
soufie Cistiyya, I’ordre mystique le plus spécifique de I'islam indien ; il devint le grand saint
patron de I'Inde musulmane, protégeant en particulier la dynastie moghole ; Indira Gandhi elle-méme
jugeait politique de faire un pélerinage sur sa tombe. En dépit (ou plutdt a cause) de cette célébrité,
ce saint n’avait jamais fait I’objet d’'une monographie critique : méme sa notice dans la deuxiéme
édition de I’Encyclopédie de I’Islam est sujette a caution. La présente these préparée a Oxford sous
la direction de Simon Digby (un grand connaisseur du soufisme indien) et soutenue en 1978
comble heureusement cette lacune : elle n’étudie pas seulement le « sanctuaire et le culte » de ce
saint comme le suggére un titre trop modeste ; c’est une véritable histoire critique de sa légende et
des institutions liées a son culte. Un premier chapitre sur le « role des saints dans I'islam » replace
cette étude dans le contexte global du monde musulman. Les suivants sont consacrés a I’histoire,
aux rites du pélerinage et enfin aux desservants de la tombe et a leurs revenus.

Le second chapitre passe au crible les documents concernant la biographie du saint pour
montrer leur pauvreté étonnante : on ne sait ni quand (entre 1135 et 1140?), ni ou il est né ; il
vécut un moment au Sigistan (d’ol sa nisba Sigzi). Il tenait sa vocation mystique d’un certain
Ibrahim Qundizi et fut formé par ‘Utman Harwani (personnages inconnus par ailleurs) dans la région
de Balkh et de Samarkand. Il voyagea ensuite dans le monde musulman (on ne sait oll, mais pas a
La Mecque contrairement 2 la légende). 11 se rendit en Inde et s’installa & Ajmer au Rajasthan au
début du X1 siecle aprés la conquéte de 1'Inde par les Ghorides : la légende veut qu’il les ait
précédés et ait facilité leur victoire ; il est certainement arrivé aprés 1’établissement du sultanat de
Delhi par Iltutmi$ en 1210. I alla s’installer & Ajmer dans la région stratégique du Rajasthan ; il
intronisa son successeur, Qutbu’d-Din Bahtiyar Usi (ou Kaki) a Delhi, capitale du nouvel Empire
musulman. Il mourut et fut enterré & Ajmer vers 1235 a ’age de 97 années lunaires.

Comment des données aussi réduites ont-elles pu donner naissance & une hagiographie
légendaire trés détaillée mais purement 1égendaire? Cest I’objet du brillant chapitre 3 : il retrace le
développement de la 1égende & partir du milieu du XIv® siécle dans des ouvrages hagiographiques
peu fiables et méme dans des traités franchement apocryphes ; il montre comment cette 1égende est
une justification rétrospective du succés religieux et politique obtenu par la confrérie Cistiyya a Delhi
3 la fin du XII et au début du XIVE siecle sous la direction de Nizamu’d-Din Awliya’ (1239-1325).

Le chapitre 4 retrace I’histoire du sanctuaire qui s’est développé autour de la tombe de
Mu‘inu’d-Din : il rappelle a juste titre la grande contribution des Moghols, en particulier de
I’empereur Akbar (1556-1605) qui s’y rendit a pied en pelerinage et le dota richement, car il tirait
sa 1égitimité de la confrérie Cistiyya et lui attribuait (par I’intermédiaire de Salim Cisti de Fatehpur
Sikri) la naissance d’un héritier : 1’ouvrage montre bien que, sur ce point comme sur beaucoup
d’autres, les Moghols n’ont pas totalement innové : ils ont repris les précédents des sultans du
Malwa et du Gujarat qui dominérent la région d’Ajmer avant qu’elle ne ft conquise par les
Moghols. Les chapitres suivants contiennent aussi des données historiques intéressantes, notamment
sur la généalogie des desservants et sur les donations faites au sanctuaire.

BCAI 11 (1994) P.M. Currie: The Shrine and Cult of Mu‘in al-din Chishti of Ajmer, recensé par M. Gaborieau

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 97

Le chapitre 5 sur le « pelerinage a2 Ajmer » est précis sur les lieux visités, notamment lors de
la féte annuelle (‘urs), et sur les rites qui s’y déroulent. Il analyse les motivations des dévots.
Peut-&tre aurait-il fallu creuser la dimension sociologique.

Le reste de 'ouvrage concerne les desservants du sanctuaire et les finances. Il est d’une
grande richesse documentaire, passant une fois encore au crible toutes les données accessibles :
parmi ces derniéres, les plus intéressantes sont peut-&tre les comptes rendus des procés entre les
différentes factions des desservants, depuis I’époque d’Akbar, pour le contrdle et le partage des
revenus. Le service ordinaire du sanctuaire est assuré par les « serviteurs », huddam (sing. hadim),
qui se présentent (sans preuve) comme les descendants du saint ; ils sont aujourd’hui au nombre de
1 400 en comptant femmes et enfants ; ils se partagent les services et les gains selon un systéme de
rotation complexe. L’un d’eux, le saggada nisin ou dewan, a un r6le (et un revenu) éminent en
tant que successeur spirituel du saint: il est le responsable du déroulement des rites. Jusqu’au
régne d’Akbar, il était aussi I’administrateur du sanctuaire : depuis lors cette charge est assurée par
un administrateur (mutawalli) qui n’est pas forcément un musulman. Cet administrateur doit gérer
les revenus tout a fait considérables de l’institution et rémunérer la foule de spécialistes qu’elle
emploie : Qnseignants, lecteurs du Coran, exécutants de chants mystiques, musiciens, fleuristes,
porteurs d’eau... L’auteur indique au passage les lacunes de cette documentation (en particulier
seule la comptabilité des années récentes est accessible) : il reste, comme il le souligne en conclusion,
beaucoup de recherches a faire sur I’administration et les finances du sanctuaire et sur sa politique
interne qui met aux prises les factions de ses desservants.

Cette bréve monographie restera une référence indispensable sur Ajmer. Animé d’un sens
critique aigu, I’auteur est toujours précis et clair ; les index détaillés (personnes, lieux, sources) en
rendent la consultation facile ; on apprécie particuliérement les longues citations (en traduction) de
textes persans dispersés difficilement accessibles. On regrette que 1’auteur n’ait pas remis a jour la
bibliographie de cette thése soutenue en 1978 : signalons les plus importantes des publications
récentes qui la complétent : « The Sufi Shaikh as a Source of Authority in Mediaeval India » dans
Islam et Société en Asie du Sud, éd. par M. Gaborieau, Paris, EHESS, 1986, p. 57-77 ; les articles
de I.H. Siddiqi, « Early Chishti Dargahs », de S.A.L. Tirmizi, « Mughal Documents Relating to the
Dargah of Khwaja Mu‘inuddin Chishti », et de S.L..H. Moini, « Rituals and Customary practices at
the Dargah of Ajmer » dans Muslim Shrines in India, Delhi, Oxford University Press, 1989, p. 1-23,
48-59 et 60-75 31,

Marc GABORIEAU
(Paris, CNRS/EHESS)

51. Voir le compte rendu de cet ouvrage ci-dessus, p. 93.

BCAI 11 (1994) P.M. Currie: The Shrine and Cult of Mu‘in al-din Chishti of Ajmer, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

Carl W. ERNST, Eternal garden. Mysticism, History and Politics at a South Asian Sufi
Center, with a foreword by Annemarie Schimmel. State University of New York
Press, Albany, 1992. 23 x 15 cm, XXXI + 381 p., 6 tabl., 5 cartes, 17 photos, bibliogr.,
index.

Le Deccan (indo-persan dakhan, terme dérivé du sanscrit signifiant sud), plateau continental
au sud du sous-continent indien, fut soumis par le sultanat de Delhi au début du X1v® sous les Halgi
et les Tugluq. Il acquit dés 1347 son autonomie avec la dynastie turque des Bahmanides qui se
rapprocha de plus en plus de P'Iran : au tournant des Xv® et XVI° siécles I’Empire bahmanide éclata
en cinq sultanats (Khandesh, Ahmadnagar, Bidar, Bijapur et Golconde) qui devaient étre
progressivement absorbés dans I’Empire moghol au cours du XVvii€ siecle. Le Deccan fut le creuset
d’une culture indo-musulmane composite originale : aux éléments dérivés du sultanat de Delhi
s’ajoutcrent des emprunts directs aux pays arabes et & I'Iran comme aux cultures locales (sans
compter la présence des Abyssiniens qui furent politiquement influents). Le développement du
soufisme dans le Deccan fut modelé par ces influences diverses (on y trouve par exemple la
confrérie iranienne Ni‘matu’llahiyya qui est absente du Nord). L’étude du soufisme au Deccan
avait été négligée jusqu’aux années 1970. Richard Eaton fit un travail de pionnier en étudiant les
soufis qui, centrés dans la ville de Gulbarga, la premiere capitale des Bahmanides, ont fait la
réputation du sultanat de Bijapur 32 ; cette recherche a été récemment élargie par Muhammad
Suleman Siddigi dans son livre sur les soufis de I'Empire bahmanide 3.

Le présent ouvrage innove par le lieu d’enquéte choisi, les sources utilisées, et par la méthode
employée. Carl Ernst a choisi comme objet de recherche un complexe religieux de la confrérie
Cistiyya 2 Khuldabad, prés d’ Aurangabad ; au moment de la dissolution de I’empire bahmanide il
fut inclus dans le sultanat d’ Ahmadnagar et jouit en méme temps du patronage du sultanat voisin
de Khandesh, dont la capitale Burhanpur était nommée d’aprés le saint fondateur du complexe de
Khuldabad, Burhin al-din Garib Ci§ti (m. 1337). L auteur a trouvé 1a un corpus hagiographique
jusqu’ici négligé ; il I’a complété par des documents d’archives administratives ; il a ainsi formé
un ensemble important de sources nouvelles. Enfin, il n’a pas voulu, 2 la différence de P.M. Currie **
et de Richard Eaton dont il se démarque explicitement, faire une histoire « objective » du soufisme
dans le Deccan ; il se propose de « présenter une méthode pour lire les textes soufis de fagon
historiographique » (p. XxVIiI). Cette préoccupation nous donne la clef de 1’aspect déconcertant de
ce volume : tout en présentant une masse de documents nouveaux, il est essenticllement consacré a
des problémes d’interprétation, et il est difficile d’y retrouver le fil du récit historique. Aprés un
avant-propos d’ Annemarie Schimmel et une préface ol I’auteur explique ses intentions, 1’ouvrage
comprend trois parties.

52. Richard Maxwell EATON, The Sufis of 53. Muhammad Suleman SIDDIQI, The Bahmani
Bijapur, 1300-1700 : Social Roles of Sufis in  Sufis, Idarah-i Adabiyat, Delhi, 1989.
Medieval India, Princeton University Press, 54. Voir, ci-dessus p. 96, le compte rendu de
Princeton, 1978. son ouvrage sur Mu‘inu’d-Din Cigti.

BCAI 11 (1994) P.M. Currie: The Shrine and Cult of Mu‘in al-din Chishti of Ajmer, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



