1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 93

Sans doute conviendrait-il, en outre, de relever que la conviction qu’il peut exister des uwaysivya
bénéficiaires d’une transmission « verticale » et non « horizontale », comme c’est le cas normal,
n’est pas une singularité pittoresque du folklore religieux musulman. Il y a, dans I'histoire de la
chrétienté, un personnage d’une importance considérable et qui, selon les critéres des ahl
al-tasawwuf, devrait indubitablement €tre classé comme uwaysi : nous voulons parler de saint Paul
qui se déclare « ap6tre non de par les hornmes, ni par intermédiaire d’hommes, mais par Jésus-Christ
et Dieu le Pére » (Galates 1, 1). Fort de ce mandat, il commence sa mission « sans consulter qui
que ce soit, sans monter a Jérusalem vers ceux qui avant moi étaient apétres » (Actes 26, 16-18).
De fait, il ne rendra une premiere visite a Pierre que trois ans aprés. On constate, d’autre part, un
curieux parallélisme entre son attitude et celle de certains héros de I’ « Histoire » d’Uzgani, qui
enseignent leurs compagnons mais refusent d’avoir des disciples stricto sensu (c’est-a-dire,
pouvons-nous comprendre, de leur conférer un rattachement initiatique dans les régles) : Paul
préche I’Evangile mais ne baptise pas lui-méme, a quelques rares exceptions prés (1 Cor. 16,
15-17). Uzgani, 4 ce sujet, exprime confusément une donnée traditionnelle que I’hagiographie
vérifie : les uwaysi-s, bien qu’instruits par des voies surnaturelles, observent néanmoins les
procédures habituelles afin de régulariser leur statut et, tout en se prévalant d’une relation directe
au prophéte Muhammad, & un autre prophéte ou a un wali décédé, n’exercent en fait la masyaha
que munis en outre d’une igaza délivrée par un ou plusieurs maftres vivants.

Appuyé sur une riche érudition, le livre de J. Baldick apporte a I’islamologie des matériaux
inédits du plus grand intérét et en propose des interpétations originales. Nous lui en savons gré et
les breves réflexions qui précédent ne veulent &tre qu’'un tribut aux vertus stimulantes de cette
publication trés attendue.

Michel CHODKIEWICZ
(EHESS, Paris)

Christian W. TROLL (éd.), Muslim Shrines in India. Their Character, History and
Significance. Oxford University Press, Delhi, 1989. 22 x 14 cm, XVI + 327 p., index,
12 photos, 3 cartes.

Ce volume est le quatriéme de la collection intitulée Islam in India : Studies and Commentaries,
lancée a Delhi par le pere jésuite Christian W. Troll (aujourd’hui en poste a I'Institut pontifical de
Rome, aprés un bref passage a Birmingham). Cet ensemble a le mérite de nous renseigner sur les
développements les plus récents de 1’islam en Inde et de reposer majoritairement sur la collaboration
de savants musulmans indiens *2. Le présent volume est une véritable somme sur les « sanctuaires »
(shrines) soufis, terme traduisant le persan dargah qui désigne une tombe de saint, objet de culte et
de pelerinage. 1l regroupe dix-huit contributions distribuées entre quatre parties.

42. Voir dans le Bulletin critique, n°4 (1987), p. 76-79, le compte rendu des trois premiers volumes.

BCAI 11 (1994) Chr. W. Troll (éd.): Muslim Shrines in India. Their Character, History and Significance, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

94 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

La premiere est « documentaire » et présente des exemples significatifs et historiquement
importants. Trois contributions par des historiens indiens sont consacrées a la confrérie Cistiyya,
la plus typiquement indienne ; elles étudient les sanctuaires ¢is#i les plus anciens (I.H. Siddigi),
les documents moghols concernant la tombe de Mu‘inu’d-Din Cisti (. ca. 1235) 2 Ajmer qui est
le lieu de pélerinage musulman le plus fréquenté de tout le sous-continent indien (S.A.IL. Tirmizi)
et les rites et coutumes d’Ajmer (S.L.H. Moini, né parmi les desservants du sanctuaire). Deux
autres articles concernent I'un des plus anciens sanctuaires de 1’Inde du Nord, celui de Salar
Mas‘id, alias Gazi Miyadi. Selon la légende, fixée par écrit seulement au XVI° siécle, il serait mort
vers 1033, martyr de la guerre sainte lors des premiers raids des Ghaznévides ; sa tombe est &
I’est de Delhi a Bahraich (Uttar Pradesh oriental) ; quoi qu’il en soit de sa biographie exacte, il
semble bien avoir été un personnage historique et le culte de sa tombe est attesté depuis la fin
du XI11® siecle ; avec le temps, il est devenu un saint donneur de pluie, protecteur des récoltes 43
et guérisseur de la lépre ; les aspects étudiés sont I’histoire du sanctuaire (I.H. Siddiqi) et le
culte du saint, le traitement des lépreux et 1’administration du sanctuaire (par le juriste Tahir
Mahmood, fils d’un administrateur de ce sanctuaire). Enfin, deux articles étudient les réseaux de
tombes de saints qui dessinent la géographie religieuse de deux grandes villes : Ahmadabad (par
I’épigraphiste Z.A. Desai) et Patna (par I’islamologue P. Jackson *¥). Ces communications font
avancer nos connaissances sur le plan de la description ethnographique et sur I’histoire de ses
sanctuaires.

Une seconde partie, « interprétative », reléve surtout de la sociologie et de la psychologie
religieuse : perception du sanctuaire par les pélerins & Nizamuddin, prés de Delhi (D. Pinto) ;
analyse de la relation de maitre a disciple dans le soufisme (B.N.Nanda et M. Talib) ; étude
remarquable sur la relation entre 1’évolution du culte des saints et la mobilité sociale dans le
sanctuaire de Sah Gamal a Aligarh (E. Mann %) ; et enfin role présent du sanctuaire de Hadrat Bal,
célebre pour abriter un poil (sanscrit bal) de la barbe du Prophete, dans la vie sociale et politique
des musulmans du Cachemire (M.I. Khan).

La troisieme partie, « théologique », avait été planifiée pdur mettre face a face les arguments
des partisans et adversaires du culte des saints ; seules deux contributions concernant les adversaires
ont été disponibles pour la publication. L’une étudie les premiéres polémiques contre les pélerinages
aux tombes des saints lancées par le théologien Sah Wali’ullih de Delhi (1703-1762) qui reprit sur
la fin de sa vie les arguments du juriste damascéne Ibn Taymiyya (m. 1328) (J.M.S. Baljon 4°,

43. Marc GABORIEAU, « Légende et culte du
saint musulman Ghazi Miyan au Népal occidental et
en Inde du Nord », Objets et Mondes XV, 1975,
p. 289-318.

44. En plus de ses travaux sur le soufisme
(ci-dessous, note 48), il a récemment édité un livre
collectif sur I’islam indien qui constitue maintenant
de loin la meilleure introduction a 1’étude de I’islam
indien : Paul JACKSON, éd., The Muslims of India.
Beliefs and Practices, Theological Publications of

BCAI en ligne

India. Bangalore, 1988.

45. Elle est par ailleurs 1'auteur d’une
importante monographie sur la mobilité sociale des
musulmans : Elisabeth A. MANN, Boundaries and
Identities. Muslims, Work and Status in Aligarh, Sage
Publications, Delhi, 1992.

46. Qui développe ici les indications contenues
dans son livre récent : JM.S. BALION, Religion and
Thought of Shah Wali Allah Dihlawi, 1702-1763,
E.J. Brill, Leyde, 1986, p. 189 sq.

BCAI 11 (1994) Chr. W. Troll (éd.): Muslim Shrines in India. Their Character, History and Significance, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 95

Leyde). La seconde montre, sur la base d’un commentaire d’un opuscule faussement attribué a Sah
Wali’ullah, comment cette polémique s’est radicalisée au XIX® siécle sous 1’influence du wahhabisme
en reprenant en détail 1’argumentaire d’Ibn Taymiyya ; il montre aussi comment elle structure
Jjusqu’a nos jours le débat pour ou contre le culte des saints dans I’islam indien (M. Gaborieau).

La quatriéme partie, « comptes rendus », regroupe cinq articles critiques sur des publications
récentes concernant les principaux aspects du soufisme indien : une trés intéressante mise au point
sur les rares études concernant la sociologie du culte des saints (A.R. Saiyed); un compte rendu
(par O. Khalidi) de la récente étude de R.B. Qureshi 4 sur la musique soufie ; une recension des
travaux de P. Jackson sur le maitre soufi Sharafuddin Maneri (m. 1381) et la confrérie Firdawsiyya
au Bihar *® (ILH. Siddiqi) ; une revue critique de la monumentale histoire du soufisme indien de
S.A.A. Rizvi *; et enfin une profonde discussion par un philosophe de quatre livres récents 50 sur
la théosophie soufie en Inde (Syed Vahiduddin).

Ce travail couvre, avec une remarquable compétence, les principaux aspects du culte des
saints et plus généralement du soufisme indien. Il offre actuellement la documentation la plus a
jour en ce domaine. L’index extrémement fouillé en fait un instrument de travail trés commode. Il
devrait rester pour longtemps une référence. On regrettera seulement que pour un ouvrage aussi
technique I’éditeur n’ait pas fait la dépense de signes diacritiques.

Marc GABORIEAU
(CNRS — EHESS, Paris)

47. Regula Burckhardt QURESHI, Sufi Music of
India and Pakistan : Sound, Context and Meaning in
Qawwali, Cambridge University Press, Cambridge,
1986.

48. Voir principalement : Paul JACKSON, The Way
of a Sufi: Sharafuddin Maneri, 1darah-i-Adabiyat,
Delhi, 1987.

49. Sayyid Athar Abbas Rizvi, A history of
Sufism in India, 2 vol., Munshiram Manohar Lal,
Delhi, 1978 et 1983.

50. R.S. BHATNAGAR, Dimensions of Classical

Sufi Thought, Motilal Banarsidas, 1984 ; LH. Azad
FARUQ!, Sufism and Bhakti : Maulana Rumi and Sri
Ramakrishna, Abhinav Publications, Delhi, 1984 ;
Abdul Haq ANSARI, Sufism and Sharia : A study of
Shaikh Ahmad Sirhindi’s Effort to Reform Sufism,
Islamic Foundation, Londres, 1986 ; JM.S. BALION,
Religion and Thought of Shah Wali Allah Dihlawi,
1702-1763, E.J. Brill, Leyde, 1986, p- 189-190 ; sur
les deux derniers ouvrages, voir le compte rendu de
Michel Chodkiewicz, Bulletin critiqgue, n° 4 (1987),
p- 91-93.

BCAI 11 (1994) Chr. W. Troll (éd.): Muslim Shrines in India. Their Character, History and Significance, recensé par M. Gaborieau

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

96 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

P.M. CURRIE, The Shrine and Cult of Mu‘in al-din Chishti of Ajmer. Oxford University Press,
Delhi, 1989 (Réimpression Oxford India Paperbacks, 1992). 22 x 14 cm, XII + 220 p.
bibl., index, 1 carte, 1 fig.

Mu¢nu’d-Din Cisti (environ 1140-1235) introduisit en Inde au début du X1i® siecle la confrérie
soufie Cistiyya, I’ordre mystique le plus spécifique de I'islam indien ; il devint le grand saint
patron de I'Inde musulmane, protégeant en particulier la dynastie moghole ; Indira Gandhi elle-méme
jugeait politique de faire un pélerinage sur sa tombe. En dépit (ou plutdt a cause) de cette célébrité,
ce saint n’avait jamais fait I’objet d’'une monographie critique : méme sa notice dans la deuxiéme
édition de I’Encyclopédie de I’Islam est sujette a caution. La présente these préparée a Oxford sous
la direction de Simon Digby (un grand connaisseur du soufisme indien) et soutenue en 1978
comble heureusement cette lacune : elle n’étudie pas seulement le « sanctuaire et le culte » de ce
saint comme le suggére un titre trop modeste ; c’est une véritable histoire critique de sa légende et
des institutions liées a son culte. Un premier chapitre sur le « role des saints dans I'islam » replace
cette étude dans le contexte global du monde musulman. Les suivants sont consacrés a I’histoire,
aux rites du pélerinage et enfin aux desservants de la tombe et a leurs revenus.

Le second chapitre passe au crible les documents concernant la biographie du saint pour
montrer leur pauvreté étonnante : on ne sait ni quand (entre 1135 et 1140?), ni ou il est né ; il
vécut un moment au Sigistan (d’ol sa nisba Sigzi). Il tenait sa vocation mystique d’un certain
Ibrahim Qundizi et fut formé par ‘Utman Harwani (personnages inconnus par ailleurs) dans la région
de Balkh et de Samarkand. Il voyagea ensuite dans le monde musulman (on ne sait oll, mais pas a
La Mecque contrairement 2 la légende). 11 se rendit en Inde et s’installa & Ajmer au Rajasthan au
début du X1 siecle aprés la conquéte de 1'Inde par les Ghorides : la légende veut qu’il les ait
précédés et ait facilité leur victoire ; il est certainement arrivé aprés 1’établissement du sultanat de
Delhi par Iltutmi$ en 1210. I alla s’installer & Ajmer dans la région stratégique du Rajasthan ; il
intronisa son successeur, Qutbu’d-Din Bahtiyar Usi (ou Kaki) a Delhi, capitale du nouvel Empire
musulman. Il mourut et fut enterré & Ajmer vers 1235 a ’age de 97 années lunaires.

Comment des données aussi réduites ont-elles pu donner naissance & une hagiographie
légendaire trés détaillée mais purement 1égendaire? Cest I’objet du brillant chapitre 3 : il retrace le
développement de la 1égende & partir du milieu du XIv® siécle dans des ouvrages hagiographiques
peu fiables et méme dans des traités franchement apocryphes ; il montre comment cette 1égende est
une justification rétrospective du succés religieux et politique obtenu par la confrérie Cistiyya a Delhi
3 la fin du XII et au début du XIVE siecle sous la direction de Nizamu’d-Din Awliya’ (1239-1325).

Le chapitre 4 retrace I’histoire du sanctuaire qui s’est développé autour de la tombe de
Mu‘inu’d-Din : il rappelle a juste titre la grande contribution des Moghols, en particulier de
I’empereur Akbar (1556-1605) qui s’y rendit a pied en pelerinage et le dota richement, car il tirait
sa 1égitimité de la confrérie Cistiyya et lui attribuait (par I’intermédiaire de Salim Cisti de Fatehpur
Sikri) la naissance d’un héritier : 1’ouvrage montre bien que, sur ce point comme sur beaucoup
d’autres, les Moghols n’ont pas totalement innové : ils ont repris les précédents des sultans du
Malwa et du Gujarat qui dominérent la région d’Ajmer avant qu’elle ne ft conquise par les
Moghols. Les chapitres suivants contiennent aussi des données historiques intéressantes, notamment
sur la généalogie des desservants et sur les donations faites au sanctuaire.

BCAI 11 (1994) Chr. W. Troll (éd.): Muslim Shrines in India. Their Character, History and Significance, recensé par M. Gaborieau

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



