1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 91

Julian BALDICK, Imaginary Muslims. L. B. Tauris, Londres - New York, 1993. 14 x 25 cm,
266 p. ‘

Aprés un ouvrage de synthése dont il a été rendu compte ici #!, ¢’est une contribution d’une
tout autre nature que J. Baldick apporte cette fois a la connaissance du mystical Islam. 11 s’est
intéressé a un texte persan répertorié dans les catalogues de diverses bibliothéques mais peu fréquenté
Jusqu’ici par les spécialistes : 1'« Histoire des uwaysis » dont un auteur originaire de Kirghizie,
Ahmad al-Uzgani, acheva la rédaction vers 1600 de 1’ere chrétienne. Cette « Histoire » s’étend sur
environ sept siécles (du septiéme au quatorziéme) et décrit la vie et les prodiges de cinquante-trois
awliya’ parmi lesquels treize femmes. Le cadre géographique de ces récits hagiographiques est
genéralement le Turkestan oriental. De ce livre — également traduit en uighur — il existe plusieurs
manuscrits comportant de 300 a 400 folios. Certains ont été expurgés de passages & caractére
doctrinal ou d’évocations trop précises des activités sexuelles de tel ou tel personnage. J. Baldick a
pu en combler les lacunes grace au microfilm d’un manuscrit non censuré conservé a 1’ Institut
d’études orientales de St. Petersbourg.

Le terme uwaysi, on le sait, est formé a partir du nom d’Uways al-Qarani, contemporain du
Prophéte et qui, selon la tradition islamique, aurait été instruit par lui sans 1’avoir jamais rencontré.
Par analogie est qualifié d’uwaysi le wali qui est guidé et assisté, non par un maitre physiquement
présent comme c’est la régle commune, mais par la rizhaniyya, la « forme spirituelle » d’un prophéte
ou d’un wali défunt ou, du moins, échappant a la condition humaine ordinaire (cette réserve se
rapportant au cas ou intervient un des prophétes considérés comme toujours vivants). Nombre de
personnages de ce genre sont recensés dans 1’hagiographie et, en particulier, dans les écrits de la
tariga naq$bandiyya dont la silsila comporte plusieurs hiatus chronologiques (entre Ga‘far Sadiq et
Abu Yazid al-Bistami, par exemple, ou entre ce dernier et le maillon suivant, Aba I-Hasan
al-Haragani) qui sont ainsi expliqués. De méme Ibn ‘Arabi déclare-t-il que son premier maitre est
Jésus et parle de son sulitk avec la rahaniyya de ‘Isa. Des techniques particuliéres ont d’ailleurs été
développées pour permettre, lors de la ziyarat al-qubiir, 1a conjonction avec Iesprit du wali qui
repose dans la tombe (voir, par exemple, Fahr al-din ‘Ali Safi, Rasahar ‘ayn al-hayat,
Téhéran, 1977, 11, p. 468 ; ‘Abd al-Magid al-Hani, Al-sa‘ada al-abadiyya, Damas, s.d., p. 27-28) et
Paul Fenton nous a signalé I’existence d’une pratique juive analogue, celle du yihid. Le caractére
invérifiable de rattachements initiatiques de cette nature a d’ailleurs amené différents auteurs 2
mettre en garde contre des prétentions abusives et a rappeler la nécessité d’une silsila réguliére et
d’une tarbiya sous la direction effective d’un Sayh.

L’ouvrage de Baldick comprend trois parties (ausquelles s’ajoutent quatre index et une
bibliographie). La premiére décrit le contexte historique et doctrinal de 1’ceuvre d’ Ahmad al-Uzgani.
La seconde, la plus longue (160 pages), est consacrée 4 une minutieuse analyse commentée du
texte et met en évidence des jeux de correspondance trés subtils entre les chapitres qui le composent.

41. Mystical Islam, 1.B. Tauris, Londres - New York, 1989. C.R. de Denis Gril dans Bulletin critique,
n°® 8 (1992), p. 38-41.

BCAI 11 (1994) . Baldick: Imaginary Muslims, recensé par M. Chodkiewicz )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

92 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES No 11

La troisieme est une réflexion sur les enseignements qu’on peut tirer de cette lecture et sur le
destin ultérieur du livre d’al-Uzgani.

Il faut souligner tout de suite que cette « Histoire » est mythique et que, par comparaison, la
Légende dorée est un modéle de rigueur scientifique. On pourrait, si I’on veut la rattacher & un
genre littéraire connu, la rapprocher plutdt du récit des voyages de Christian Rosenkreutz. A
quelques exceptions prés (voir notamment ’analyse des chapitres 7 et 25), les personnages qui
nous sont présentés comme appartenant a cette « fraternité » d’uwaysi-s ne sont manifestement que
des figures symboliques dont aucune recherche d’archives ne permettrait de retrouver la moindre
trace. Les incohérences chronologiques (voir chapitre 22, par exemple), le flou géographique, les
contradictions, [’arithmétique exubérante de 1’auteur (trente mille, cinquante mille, cent mille
disciples sont des nombres qui reviennent sous sa plume) ne peuvent laisser de doute a cet égard.

Doit-on cependant conclure, comme le fait Baldick (p. 229), qu’Uzgani nous fait entrevoir a wild
and undisciplined mysticism on the fringes of islam ? 1l nous semble qu’en dépit de I’inventivité
d’un auteur dont la culture et la sensibilité sont nourries de traditions locales en partie puisées dans
un fonds antéislamique, cette étrange rhapsodie présente un univers spirituel moins exotique, moins
marginal qu’il n’y parait. Les extrapolations luxuriantes qu’on y rencontre ont pour point de départ
une notion doctrinale qui n’est pas une spécialité kirghize. Comme I’attestent les sources signalées
plus haut et celles que mentionne Baldick lui-mé&me (p. 21-39), une walava de type uwaysiyya a sa
place dans I’hagiologie et ’hagiographie classiques et elle est cautionnée par des auteurs réputés
plus sérieux qu’Uzgani. Elle est parfois aussi contestée, nous 1’avons dit, mais en tant qu’elle peut
générer des illusions ou couvrir des impostures, et non pas quant & sa possibilité de principe.

Assurément les docteurs reconnus du mystical islam — pour ne rien dire des fugahd — auraient
des réserves a formuler sur I’exploitation qui en est faite ici, et peut-étre certains — en milieu
nagsbandi notamment — I’ont-ils fait sans que nous le sachions. Mais seraient-ils dépaysés dans le
monde fabuleux d’Uzgani ? Nous en doutons.

Julian Baldick souligne d’ailleurs a plusieurs reprises que 1’ouvrage, s’il peut difficilement
apparaitre comme I’expression adéquate d’une doctrine sfire, véhicule des idées et des termes
techniques qui ne doivent rien a la fantaisie de son auteur. Ce dernier mentionne les Futithat, qu’il
semble considérer comme un recueil de biographies d’awliya’. Si ¢’est bien aux Futihat Makkiyya
qu’il fait allusion, ce qui parait probable, il est clair qu’il n’en a qu’une connaissance indirecte.
Mais la typologie de la waldya a laquelle il se référe est bien inspirée d’Ibn ‘Arabi : pour lui, les
awliya” qu’il décrit sont « sur le ceeur » (‘ala galb) ou « sur le dos » (‘ala zahr) d’un prophéte. Ibn
‘Arabi, pour sa part, emploie tantdt ‘ala galb et tantdt ‘ala gadam, « dans les pas », tout en déclarant
préférer cette seconde formulation comme plus conforme aux convenances. Il y a 13, donc, un écart
de vocabulaire (ainsi que le suggere I’étymologie, « sur le dos » est fort plausiblement interprété
par Baldick comme impliquant une conformité apparente, et non simplement intérieure, au modgle
prophétique considéré), mais I’origine akbarienne de cette terminologie ne fait guére de doute. Elle
est confirmée par la présence d’autres thémes significatifs qui, a I’époque d’Uzgani, avaient connu
une large circulation a travers une abondante littérature secondaire mais avaient eu chez Ibn ‘Arabi
leur premiére expression organisée : celui de la supériorité de la walaya sur la nubuwwa (mais non
du wali sur le nabi ou le rasial) ou celui de la hagiga muhammadiyya comme cause finale de la
création (p. 119-120).

BCAI 11 (1994) . Baldick: Imaginary Muslims, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 93

Sans doute conviendrait-il, en outre, de relever que la conviction qu’il peut exister des uwaysivya
bénéficiaires d’une transmission « verticale » et non « horizontale », comme c’est le cas normal,
n’est pas une singularité pittoresque du folklore religieux musulman. Il y a, dans I'histoire de la
chrétienté, un personnage d’une importance considérable et qui, selon les critéres des ahl
al-tasawwuf, devrait indubitablement €tre classé comme uwaysi : nous voulons parler de saint Paul
qui se déclare « ap6tre non de par les hornmes, ni par intermédiaire d’hommes, mais par Jésus-Christ
et Dieu le Pére » (Galates 1, 1). Fort de ce mandat, il commence sa mission « sans consulter qui
que ce soit, sans monter a Jérusalem vers ceux qui avant moi étaient apétres » (Actes 26, 16-18).
De fait, il ne rendra une premiere visite a Pierre que trois ans aprés. On constate, d’autre part, un
curieux parallélisme entre son attitude et celle de certains héros de I’ « Histoire » d’Uzgani, qui
enseignent leurs compagnons mais refusent d’avoir des disciples stricto sensu (c’est-a-dire,
pouvons-nous comprendre, de leur conférer un rattachement initiatique dans les régles) : Paul
préche I’Evangile mais ne baptise pas lui-méme, a quelques rares exceptions prés (1 Cor. 16,
15-17). Uzgani, 4 ce sujet, exprime confusément une donnée traditionnelle que I’hagiographie
vérifie : les uwaysi-s, bien qu’instruits par des voies surnaturelles, observent néanmoins les
procédures habituelles afin de régulariser leur statut et, tout en se prévalant d’une relation directe
au prophéte Muhammad, & un autre prophéte ou a un wali décédé, n’exercent en fait la masyaha
que munis en outre d’une igaza délivrée par un ou plusieurs maftres vivants.

Appuyé sur une riche érudition, le livre de J. Baldick apporte a I’islamologie des matériaux
inédits du plus grand intérét et en propose des interpétations originales. Nous lui en savons gré et
les breves réflexions qui précédent ne veulent &tre qu’'un tribut aux vertus stimulantes de cette
publication trés attendue.

Michel CHODKIEWICZ
(EHESS, Paris)

Christian W. TROLL (éd.), Muslim Shrines in India. Their Character, History and
Significance. Oxford University Press, Delhi, 1989. 22 x 14 cm, XVI + 327 p., index,
12 photos, 3 cartes.

Ce volume est le quatriéme de la collection intitulée Islam in India : Studies and Commentaries,
lancée a Delhi par le pere jésuite Christian W. Troll (aujourd’hui en poste a I'Institut pontifical de
Rome, aprés un bref passage a Birmingham). Cet ensemble a le mérite de nous renseigner sur les
développements les plus récents de 1’islam en Inde et de reposer majoritairement sur la collaboration
de savants musulmans indiens *2. Le présent volume est une véritable somme sur les « sanctuaires »
(shrines) soufis, terme traduisant le persan dargah qui désigne une tombe de saint, objet de culte et
de pelerinage. 1l regroupe dix-huit contributions distribuées entre quatre parties.

42. Voir dans le Bulletin critique, n°4 (1987), p. 76-79, le compte rendu des trois premiers volumes.

BCAI 11 (1994) . Baldick: Imaginary Muslims, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



