1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 89

IBN KHALDUN, La Voie et la Loi ou Le Maitre et le Juriste. Shifd’ al-sd’il li-tahdhib
al-masa’il. Traduit de ’arabe, présenté et annoté par René PEREZ. Sindbad, Paris, 1991.
308 p.

Jusqu’il y a peu, le climat socioculturel aidant, les spécialistes des études halduniennes ont, 4
quelques rares exceptions pres, cru possible de faire I’économie d’un détour par la pensée religieuse
d’Ibn Haldiin. Premier véritable sociologue pour les uns, son ceuvre (la seule considérée étant alors
la Mugaddima) apparaissait comme isolée, sans lien autre que négatif avec celles de ses
coreligionnaires ; historien héritier des falasifa, et plus particulierement d’Ibn Rusd, pour les autres,
les rapports d’Ibn Haldiin avec le religieux étaient 2 I’image de ceux, complexes et volontairement
équivoques, qu’ont toujours entretenus le faylasif et 'homme de religion en terre d’islam. Dans
cette derniére perspective, on accorda pourtant quelque attention 2 un texte de jeunesse d’Ibn
Haldun, le Lubab al-muhassal (éd. Rubio, Tétouan, 1952) — un résumé du Muhassal de Fahr al-Din
al-Razi —, dans lequel, pensait-on, il avait exposé — 4gé de dix-neuf ans ! — sa pensée religieuse
originale et finale.

L’une et I’autre de ces interprétations de la pensée haldinienne ignorérent avec superbe le texte,
embarrassant pour les uns comme pour les autres il est vrai, dont R. Pérez propose aujourd’hui une
traduction francaise intégrale. Le Sifa’ al-s@’il li-tahdib al-masa’il fut, comme le rappelle I’A.
(Introduction, p. 86-89), édité a deux reprises : une premiére fois, superbement, par al-Tangi (Istanbul,
1957, aujourd’hui quasiment introuvable) et une seconde, de maniére aberrante, par I.-A. Khalifé
(Beyrouth, 1959) %. La traduction proposée a été réalisée sur base de I’édition d’Istanbul et de deux
manuscrits supplémentaires dont al-Tangi n’avait pas eu connaissance et a I’aide desquels I’A.
laisse entendre (p. 92) qu’il pourrait bientdt proposer une nouvelle édition du texte arabe. Depuis le
travail d’al-Tangi, I’ authenticité de ’attribution du Sifa’ 4 Ibn Hald@in, un moment contestée, ne devrait
plus, je pense, soulever de probleme et, sur ce point (Introduction, p.83-86), I’ A. n’apporte guére
d’¢léments neufs, sinon lorsqu’il fait état de quelques indications militant en ce sens de I’un des
deux manuscrits inédits qu’il a consultés. De méme, quoi qu’en dise I’A., il était déja bien établi 4°
que c’est tres probablement lors de son second séjour a Fes (774/1372-776/1374, soit 4 peine 3 ou
4 années avant la premiére rédaction de la Mugaddima) qu’Ibn Haldun rédigea le Sifa’.

Dans 'introduction de sa traduction, R. Pérez commence par rappeler 1’occasion qui décida
Ibn Haldan 2 rédiger le Sifa’, soit la « querelle des aspirants » (mundzarat al-muridin) — un Sayh
expérimenté est-il nécessaire pour guider les pas d’un novice sifi, ou bien « les livres de guidance »
(kutub al-hidaya) laissés par les grands maitres (al-Ri‘aya li-hugigi llah d’al-Muhasibi, Qit al-quliib
d’al-Makki, al-Risala d’al-Qusayri, etc.) suffisent-ils & son cheminement ? — qui se déroula & Grenade

© IFAO 2026

39. AY. al-Marzuqgi a récemment publié une
édition corrigée du texte publié par Khalifé mais il n’a
consulté ni les manuscrits ni 1’édition d’Istanbul,
laquelle reste bien meilleure, ‘Abd al-Rahmin b.
Haldiin, Sifa’ al-sa'il li-tahdib al-masd’il. Dirdasa
tahliliyya li-1-‘aldaqa bayna I-sultan al-rithi wa [-sultan

al-siyasi, al-Dar al-‘arabiya li-1-kitab, Tunis, 1991.

40. Voir Eric Chaumont, « La Voie du soufisme
selon ibn Khaldin. Présentation et traduction du
prologue et du premier chapitre du Shifd’ al-sa’il »,
dans Revue Philosophique de Louvain, n° 74
(mai 1989), p. 264-296.

BCAI 11 (1994) Ibn Khald(n: La Voie et la Loi ou Le Maitre et le Juriste. Shifa’ al-s&’il li-tahdhib al-masa&’il, trad. R. Pérez, recensé par E. Chaumont

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

90 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 11

et qui incita le fameux légiste al-Satibi 2 demander consultation auprés de savants réputés compétents
en la matiere, soit, en I’occurrence, al-Qabbab et le mieux connu Ibn ‘Abbad al-Rundi. Bien que son
intervention dans ce débat n’ait nullement été sollicitée, Ibn Haldun décida d’y consacrer de son
temps en rédigeant le Sifa’.

Ce texte, assez long (108 p. dans I’éd. Tangi), et qui va en réalité bien au-dela du traitement
de la question du Sayk — il s’agit plutét d’un traité de soufisme et d’histoire du soufisme —, ne
brille certainement pas par son originalité intrinséque et les quelques pages que consacre R. Pérez
a L’apport personnel d’Ibn Khaldiin (p. 77-83) en ce qui regarde les questions traitées dans le Sifa’
sont donc, par la force des choses, peu riches. Il apparait qu’arrivée a maturité, la spiritualité d’Ibn
Haldiin était grosso modo treés a ’image de celle qui était la plus communément partagée par ses
coreligionnaires : un spiritualisme 1égaliste, maniere de soufisme trés sobre essentiellement marqué
par les enseignements d’al-Muhasibi, dont la charpente théorique et I’expression formelle
empruntaient énormément 4 la Risala de Qusayri et, surtout, a I’Jhya’ de Gazali (et donc 4 la pensée
d’Avicenne) tout en se montrant trés critique a I’endroit des soufis dits « modernes », spéculateurs
réputés ne plus se préoccuper que de la mukasafa. Les spécialistes du soufisme, en vérité, ne
trouveront ici que confirmation de la justesse du tableau de la spiritualité maghrébine de I’époque
présenté il y a quelques années par P. Nwyia dans ses beaux livres sur Ibn ‘Ata’ Allah et Ibn ‘Abbad
(vis-a-vis desquels la dette de I’A. est grande et reconnue). En un mot, le Sifa’ est assurément ce
qu’on appelle une ceuvre mineure de la littérature soufie et elle n’est guére, je pense, susceptible
d’en apprendre beaucoup a ceux qui s’intéressent aujourd’hui 2 cette tradition.

Ceci ne diminue pourtant nullement I’intérét que présente le Sifa’, car il s’agit ici d’une ceuvre
mineure écrite par un auteur qui ne I’est, quant a lui, certainement pas. L’ importance considérable
du Sifa’ réside 2 mon sens du c6té des éléments d’analyse primordiaux et nouveaux qu’il offre 2
qui s’intéresse a la genése et a la nature précise du projet mené a bien par Ibn Haldiin lorsque, dans
la Muqgaddima, il se fit historien. Il serait, notamment, particuliérement intéressant de relire les
chapitres introductifs de ce dernier texte 2 la lumiére des enseignements du Sif@’. A ce titre, et méme
si ’A. n’aborde absolument pas cette question dans son introduction, les études haldiiniennes
s’enrichissent trés certainement grace a cette traduction annotée du Sifa’ qui, dans 1’ensemble, est
bien faite mais parfois peu €légante ou confuse (comment, p. 102 par ex., le traducteur veut-il que
le lecteur s’en sorte parmi la multitude de pronoms de la troisiéme personne présents dans la
méme phrase et désignant tantdt le Sayh, tantot le murid, tantot les livres, tant6t les inspirations ?).

Signalons que I’A. donne également une traduction — nouvelle puisqu’en réalité elle fut déja
traduite et éditée par M. Lahbabi — d’une trés courte et trés sévére fatwd d’Ibn Haldin relative aux
livres des soufis « modernes » (les Futithat et les Fusis d’Ibn ‘Arabi, le Budd d’Ibn Sab‘in, etc.). Enfin,
comme d’habitude pour les traités de soufisme paraissant aux Editions Sindbad, I’ouvrage se termine
par des Notices biographiques, quelques Eléments de bibliographie qu’on aurait aimés plus exhaustifs,
un Glossaire essentiel et un Index des noms de personnes, groupes et lieux et des titres d’ouvrages.

Eric CHAUMONT
(CNRS, IREMAM, Aix-en-Provence)

BCAI 11 (1994) Ibn Khald(n: La Voie et la Loi ou Le Maitre et le Juriste. Shifa’ al-s&’il li-tahdhib al-masa&’il, trad. R. Pérez, recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 91

Julian BALDICK, Imaginary Muslims. L. B. Tauris, Londres - New York, 1993. 14 x 25 cm,
266 p. ‘

Aprés un ouvrage de synthése dont il a été rendu compte ici #!, ¢’est une contribution d’une
tout autre nature que J. Baldick apporte cette fois a la connaissance du mystical Islam. 11 s’est
intéressé a un texte persan répertorié dans les catalogues de diverses bibliothéques mais peu fréquenté
Jusqu’ici par les spécialistes : 1'« Histoire des uwaysis » dont un auteur originaire de Kirghizie,
Ahmad al-Uzgani, acheva la rédaction vers 1600 de 1’ere chrétienne. Cette « Histoire » s’étend sur
environ sept siécles (du septiéme au quatorziéme) et décrit la vie et les prodiges de cinquante-trois
awliya’ parmi lesquels treize femmes. Le cadre géographique de ces récits hagiographiques est
genéralement le Turkestan oriental. De ce livre — également traduit en uighur — il existe plusieurs
manuscrits comportant de 300 a 400 folios. Certains ont été expurgés de passages & caractére
doctrinal ou d’évocations trop précises des activités sexuelles de tel ou tel personnage. J. Baldick a
pu en combler les lacunes grace au microfilm d’un manuscrit non censuré conservé a 1’ Institut
d’études orientales de St. Petersbourg.

Le terme uwaysi, on le sait, est formé a partir du nom d’Uways al-Qarani, contemporain du
Prophéte et qui, selon la tradition islamique, aurait été instruit par lui sans 1’avoir jamais rencontré.
Par analogie est qualifié d’uwaysi le wali qui est guidé et assisté, non par un maitre physiquement
présent comme c’est la régle commune, mais par la rizhaniyya, la « forme spirituelle » d’un prophéte
ou d’un wali défunt ou, du moins, échappant a la condition humaine ordinaire (cette réserve se
rapportant au cas ou intervient un des prophétes considérés comme toujours vivants). Nombre de
personnages de ce genre sont recensés dans 1’hagiographie et, en particulier, dans les écrits de la
tariga naq$bandiyya dont la silsila comporte plusieurs hiatus chronologiques (entre Ga‘far Sadiq et
Abu Yazid al-Bistami, par exemple, ou entre ce dernier et le maillon suivant, Aba I-Hasan
al-Haragani) qui sont ainsi expliqués. De méme Ibn ‘Arabi déclare-t-il que son premier maitre est
Jésus et parle de son sulitk avec la rahaniyya de ‘Isa. Des techniques particuliéres ont d’ailleurs été
développées pour permettre, lors de la ziyarat al-qubiir, 1a conjonction avec Iesprit du wali qui
repose dans la tombe (voir, par exemple, Fahr al-din ‘Ali Safi, Rasahar ‘ayn al-hayat,
Téhéran, 1977, 11, p. 468 ; ‘Abd al-Magid al-Hani, Al-sa‘ada al-abadiyya, Damas, s.d., p. 27-28) et
Paul Fenton nous a signalé I’existence d’une pratique juive analogue, celle du yihid. Le caractére
invérifiable de rattachements initiatiques de cette nature a d’ailleurs amené différents auteurs 2
mettre en garde contre des prétentions abusives et a rappeler la nécessité d’une silsila réguliére et
d’une tarbiya sous la direction effective d’un Sayh.

L’ouvrage de Baldick comprend trois parties (ausquelles s’ajoutent quatre index et une
bibliographie). La premiére décrit le contexte historique et doctrinal de 1’ceuvre d’ Ahmad al-Uzgani.
La seconde, la plus longue (160 pages), est consacrée 4 une minutieuse analyse commentée du
texte et met en évidence des jeux de correspondance trés subtils entre les chapitres qui le composent.

41. Mystical Islam, 1.B. Tauris, Londres - New York, 1989. C.R. de Denis Gril dans Bulletin critique,
n°® 8 (1992), p. 38-41.

BCAI 11 (1994) Ibn Khald{n: La Voie et la Loi ou Le Maitre et le Juriste. Shifa” al-sa’il li-tahdhib al-masa’il, trad. R. Pérez, rece_nse’ par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



