1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 87

Il est sans doute inutile d’allonger la liste davantage. D’une maniére générale, on dira que ce
livre aurait gagné s’il avait été soumis & une révision avant la publication.

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

Muhyiddin Ibn ‘Arabi — A commemorative volume. Edited by Stephen HIFERTENSTEIN and
Michael TIERNAN for the Muhyiddin Ibn ‘Arabi Society. Shaftesbury — Rockport —
Brisbane, 1993. 15,50 x 23,50 cm, 379 p.

Cet imposant volume réunissant 18 contributions d’auteurs d’origines trés diverses a été congu
et publié a "occasion du 750° anniversaire de la mort du Sayh al-akbar en 1240. L’initiative en
revient a la Muhyiddin Ibn ‘Arabi Society, qui depuis plus de dix ans déploie une activité patiente
— et malheureusement trop peu connue et diffusée — dans I’étude de 1’ceuvre akbarienne ainsi que
la réflexion sur sa portée. Aucun théme particulier ne présidait a I’élaboration de ce volume, qui se
compose d’une part d’études proprement dites, toutes en langue anglaise (p. 142-372), d’autre part
de traductions inédites, en anglais, de textes akbariens (p. 12-139).

Parmi les premiéres, signalons plusieurs articles apportant des éclairages nouveaux sur la vie
du Sayh et la portée historique de son ceuvre. Ainsi, dans la ligne de La quéte du Soufre Rouge,
Claude Addas offre-t-elle (p. 164-180) une enquéte cherchant a mettre en évidence les liens 2 la
fois historiques et spirituels qui ont pu lier Ibn ‘Arabi a la figure d’ Abii Madyan. La grande estime
que le premier vouait au second — qu’il n’a jamais rencontré matériellement — revient, selon C.A.,
a I'éminent degré qu’aurait occupé Ablii Madyan dans la hiérarchie des saints, ainsi qu’a leur
commune appartenance au type spirituel des afrad. Dans « The Esoteric Foundations of Political
Legitimacy in Ibn ‘Arabi », Michel Chodkiewicz analyse les renseignements dont nous pouvons
disposer sur les positions d’Ibn ‘Arabi sur les rares circonstances ou questions politiques théoriques
sur lesquelles il s’est prononcé. Il y apparait que le Sayh gardait une attitude trés classique — et
surtout tres prudente — sur les questions épineuses du calife injuste ou corrompu, mais que toute la
dimension religieuse de I’exercice de 1’autorité se trouve dans ses doctrines transférée dans 1’ordre
du métaphysique : seul le Qurb est chef réel et légitime de la communauté, méme si cette fonction
ne coincide pas, la plupart du temps, avec le califat politique effectif. Enfin, on remarquera la
contribution d’Alexander Knysh, « Ibn ‘Arabi in the Later Islamic Tradition », consacrée au débat
« pour » ou «contre » Ibn ‘Arabi dans les siécles postérieurs. Il y reprend les positions des
bio-bibliographes les plus importants ~ comme Dahabi, Ibn Hagar, Safadi, Maqqari ; ou encore
Suyuti, Sa‘rani - pour souligner ’embarras et les fréquentes contradictions qui traversent leurs
jugements a I’égard d’un auteur si controversé. Plusieurs « affaires » de graves polémiques autour
de I’ccuvre akbarienne — comme celle autour de la personne de Firiizabadi (Yémen, fin X1ve siecle),
ou de Biqa‘i (Egypte et Syrie, milieu XV siécle) — sont également évoquées. Les enjeux sont
immenses et, plus qu’un simple article, mériteraient d’ailleurs qu’une thése entidre leur
soit consacrée.

BCAI 11 (1994) St. Hifertenstein & M. Tiernan (éd.): Muhyiddin lbn ‘Arabi. A commemorative volume, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 11

Parmi les études portant sur la pensée mystique d’Ibn ‘Arabi, mentionnons principalement celle
de Denis Gril « Adab and Revelation or One of the Foundations of the Hermeneutics of Ibn
‘Arabi ». Le concept arabe — si riche mais largement profane au départ — d’adab se trouve ici
réassumé, non simplement & un niveau d’éthique sublimée (adab al-sifiyya), mais a la dimension
des rapports entre le gnostique et Dieu, et plus particuliérement s’agissant de la lecture et de
I'exégeése du Texte sacré. Il ne s’agit plus en effet de simple respect formel dd a Dieu, a son Livre
ou a ses représentants, mais d’un effort de tout 1’étre de s’insérer dans une harmonie divine totale
qui le fonde. L’article de Souad Hakim, « Knowledge of God in Ibn ‘Arabi », aborde lui aussi un
théme d’une importance cruciale. L’absence de définitions philosophiques trés précises, la paucité
des références bibliographiques y est certes assez déconcertante, mais I’auteur précise qu’il ne
s’agit ici que du résumé d’une ceuvre plus ample.

Quant aux traductions incluses dans ce volume, elles sont d’un apport indéniable. Saluons en
particulier le travail accompli par Maurice Gloton et Paul B. Fenton sur le Insa’ al-dawd’ir. Ce texte,
d’un style particuliérement ramassé et sibyllin mais auquel le Sayh al-akbar a référé a plusieurs
reprises comme donnant des clés de lecture importantes, est pour I’arabisant d’un abord assez
ardu ; le lecteur occidental disposera a présent ici d’une version claire et accessible. Utile également
est la traduction d’extraits de I’introduction (mugaddima) des Futithat offerte par James W. Morris,
accompagnée en outre d’une abondante annotation. De méme, le travail consistant et précis accompli
par William C. Chittick sur les chapitres 317 (« Sur la connaissance de la station de I’épreuve et de
ses bénédictions ») et 339 (« Sur la connaissance d’une station ol la Sari‘a se prosterne devant la
Réalité ») des Futuhar vient en quelque sorte prolonger le corpus traduit sous le titre Les
Hluminations de La Mecque en 1989 38,

A c6té de ces contributions o Iapport scientifique est évident, ce volume contient d’autres
textes dont la présence y est parfois surprenante. Sans doute peut-il &tre fécond de réfléchir sur la
réception de la pensée akbarienne dans le monde moderne, la confronter a la pensée philosophique
occidentale ou a la spiritualité chrétienne. Mais peut-8tre elit-il mieux valu consacrer une publication
a part a ce genre de commentaires. Mais quoi qu’il en soit, I'initiative de M.M. Histenstein et
Tiernan est un enrichissement net pour les études akbariennes ; on ne peut que lui espérer la
diffusion qu’il mérite.

Pierre LORY
(EPHE, Paris)

38. Cf. Bulletin critique, n°7 (1990), p. 51-53.

BCAI 11 (1994) St. Hifertenstein & M. Tiernan (éd.): Muhyiddin lbn ‘Arabi. A commemorative volume, recensé par P. Lory )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 89

IBN KHALDUN, La Voie et la Loi ou Le Maitre et le Juriste. Shifd’ al-sd’il li-tahdhib
al-masa’il. Traduit de ’arabe, présenté et annoté par René PEREZ. Sindbad, Paris, 1991.
308 p.

Jusqu’il y a peu, le climat socioculturel aidant, les spécialistes des études halduniennes ont, 4
quelques rares exceptions pres, cru possible de faire I’économie d’un détour par la pensée religieuse
d’Ibn Haldiin. Premier véritable sociologue pour les uns, son ceuvre (la seule considérée étant alors
la Mugaddima) apparaissait comme isolée, sans lien autre que négatif avec celles de ses
coreligionnaires ; historien héritier des falasifa, et plus particulierement d’Ibn Rusd, pour les autres,
les rapports d’Ibn Haldiin avec le religieux étaient 2 I’image de ceux, complexes et volontairement
équivoques, qu’ont toujours entretenus le faylasif et 'homme de religion en terre d’islam. Dans
cette derniére perspective, on accorda pourtant quelque attention 2 un texte de jeunesse d’Ibn
Haldun, le Lubab al-muhassal (éd. Rubio, Tétouan, 1952) — un résumé du Muhassal de Fahr al-Din
al-Razi —, dans lequel, pensait-on, il avait exposé — 4gé de dix-neuf ans ! — sa pensée religieuse
originale et finale.

L’une et I’autre de ces interprétations de la pensée haldinienne ignorérent avec superbe le texte,
embarrassant pour les uns comme pour les autres il est vrai, dont R. Pérez propose aujourd’hui une
traduction francaise intégrale. Le Sifa’ al-s@’il li-tahdib al-masa’il fut, comme le rappelle I’A.
(Introduction, p. 86-89), édité a deux reprises : une premiére fois, superbement, par al-Tangi (Istanbul,
1957, aujourd’hui quasiment introuvable) et une seconde, de maniére aberrante, par I.-A. Khalifé
(Beyrouth, 1959) %. La traduction proposée a été réalisée sur base de I’édition d’Istanbul et de deux
manuscrits supplémentaires dont al-Tangi n’avait pas eu connaissance et a I’aide desquels I’A.
laisse entendre (p. 92) qu’il pourrait bientdt proposer une nouvelle édition du texte arabe. Depuis le
travail d’al-Tangi, I’ authenticité de ’attribution du Sifa’ 4 Ibn Hald@in, un moment contestée, ne devrait
plus, je pense, soulever de probleme et, sur ce point (Introduction, p.83-86), I’ A. n’apporte guére
d’¢léments neufs, sinon lorsqu’il fait état de quelques indications militant en ce sens de I’un des
deux manuscrits inédits qu’il a consultés. De méme, quoi qu’en dise I’A., il était déja bien établi 4°
que c’est tres probablement lors de son second séjour a Fes (774/1372-776/1374, soit 4 peine 3 ou
4 années avant la premiére rédaction de la Mugaddima) qu’Ibn Haldun rédigea le Sifa’.

Dans 'introduction de sa traduction, R. Pérez commence par rappeler 1’occasion qui décida
Ibn Haldan 2 rédiger le Sifa’, soit la « querelle des aspirants » (mundzarat al-muridin) — un Sayh
expérimenté est-il nécessaire pour guider les pas d’un novice sifi, ou bien « les livres de guidance »
(kutub al-hidaya) laissés par les grands maitres (al-Ri‘aya li-hugigi llah d’al-Muhasibi, Qit al-quliib
d’al-Makki, al-Risala d’al-Qusayri, etc.) suffisent-ils & son cheminement ? — qui se déroula & Grenade

39. AY. al-Marzuqgi a récemment publié une
édition corrigée du texte publié par Khalifé mais il n’a
consulté ni les manuscrits ni 1’édition d’Istanbul,
laquelle reste bien meilleure, ‘Abd al-Rahmin b.
Haldiin, Sifa’ al-sa'il li-tahdib al-masd’il. Dirdasa
tahliliyya li-1-‘aldaqa bayna I-sultan al-rithi wa [-sultan

BCAI en ligne

al-siyasi, al-Dar al-‘arabiya li-1-kitab, Tunis, 1991.

40. Voir Eric Chaumont, « La Voie du soufisme
selon ibn Khaldin. Présentation et traduction du
prologue et du premier chapitre du Shifd’ al-sa’il »,
dans Revue Philosophique de Louvain, n° 74
(mai 1989), p. 264-296.

BCAI 11 (1994) St. Hifertenstein & M. Tiernan (éd.): Muhyiddin lbn ‘Arabi. A commemorative volume, recensé par P. Lory
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



