86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°11

‘Ayn al-Quzit HAMADANI, Les Tentations métaphysiques (Tamhiddt). Introduction
traduction et notes par Christiane TORTEL. Les Deux Océans, Paris, 1992. 320 p. (avec
une préface de Pierre Lory, bibliographie, index et annexes).

C’est avec beaucoup de sensibilité que Ch. T., bien connue par un ouvrage précédent sur
‘Attar (Le Livre des Secrets, Les Deux Océans, 1985), s’est attachée ici a faire ressortir les
pensées intimes que le disciple d’Ahmad al-Gazali, ‘Aynulquzat-i Hamadani, avait confiées 2 ses
Tamhidat, ceuvre d’une densité extraordinaire, ol « c’est le cceur qui parle et la langue qui
écoute » (§ 23) ; ceuvre aussi d’une audace spirituelle toute halldgienne, que semble bien évoquer
le titre francais de Tentations métaphysiques, substitué par la traductrice elle-méme. Elle s’en
explique d’ailleurs dans une note (p. 11), en faisant valoir, avec justesse, me semble-t-il, que le
théme majeur abordé dans ces pensées est celui de « la triple séduction de I’4me (luciférienne,
muhammadienne et divine) ».

L’introduction présente ‘Aynulquzat assez rapidement pour s’étendre plus longuement sur
une méditation trés personnelle des principaux thémes, et qui aboutit & une esquisse de «la
tradition hallajienne rénovée par ‘Ayn al-Quzit » dans le soufisme indien. C’est un beau tableau
aux couleurs fines, mais dont les formes seraient souvent & approfondir, ou a préciser davantage.
Aussi est-ce avec surprise qu’on doit noter ’absence, méme dans la bibliographie, de certains
travaux consacrés aux mémes sujets, notamment celui de Carl Ernst, Words of Ecstasy in Sufism
(Albany, SUNY, 1985).

Il faut sans doute saluer le courage de Ch. T. qui, par sa traduction intégrale des Tamhidat,
a voulu « rendre a la compréhension des Iraniens occidentalisés une ceuvre qui appartient a leur
immense et précieux patrimoine littéraire » (p. 27). Sa tiche fut d’autant plus redoutable que le
texte persan établi par Afif Osseiran est loin de toujours inspirer confiance, ce dont la traductrice
s’est bien rendu compte. Or, malheureusement, on ne saurait dire, méme avec la meilleure volonté
du monde, que la version frangaise en inspire bien davantage. En fait, méme les versets coraniques
n’ont pas toujours été a 1’abri d’une certaine négligence ficheuse. On s’explique mal, en effet,
comment wa-ilayhi turga‘in dans 36 : 83 ait pu étre rendu par « et vers qui elles reviennent »
(a savoir les « choses », p. 88). Pour ce qui est du persan, il est vrai qu’il y a parfois plusieurs
facons de traduire un poeme ou une tournure. Mais tel n’est pas toujours le cas, loin de la. En
p. 89, par exemple, « le feu se met & flamber » constitue un véritable contresens puisque az miyan
bar-hastan ne se traduit pas littéralement par « se lever du milieu » mais signifie « lever le
camp », ¢’est-a-dire « disparaitre ». Que le feu se mette ici & disparaitre et non a « flamber » est,
au demeurant, le seul sens possible dans le contexte. En p. 129, le § 162 serait entiérement a
revoir. Il s’agit de I’amour (“i$g) qui devient le méme chez les deux partenaires, et non du
« mashhud [qui] est indistinctement le shdhid et le mashhud » (sic) ; et traduire madhab-i
muhaqqiqan par « le rite des Chercheurs » (ibid.) quand il s’agit plut6t de « la doctrine de ceux
qui trouvent la Vérité », n’est rendre service ni aux « Iraniens occidentalisés » ni au public frangais
tout court. Enfin, en p. 241 (§ 352), ou il est question des huit attributs divins, une note affirmant
« ’adhésion de ‘Ayn al-Quzat a la doctrine ash‘arite » omet de préciser que la traduction escamote,
ligne 4, toute une phrase qui permettrait plut6t d’en douter, puisque 1’auteur y affirme clairement
que ces huit particularités sont toutes contenues dans un seul attribut de perfection.

BCAI 11 (1994) ‘Ayn al-Quzat Hamadani: Les Tentations métaphysiques (Tamhidat), trad. Chr. Tortel, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1994 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 87

Il est sans doute inutile d’allonger la liste davantage. D’une maniére générale, on dira que ce
livre aurait gagné s’il avait été soumis & une révision avant la publication.

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

Muhyiddin Ibn ‘Arabi — A commemorative volume. Edited by Stephen HIFERTENSTEIN and
Michael TIERNAN for the Muhyiddin Ibn ‘Arabi Society. Shaftesbury — Rockport —
Brisbane, 1993. 15,50 x 23,50 cm, 379 p.

Cet imposant volume réunissant 18 contributions d’auteurs d’origines trés diverses a été congu
et publié a "occasion du 750° anniversaire de la mort du Sayh al-akbar en 1240. L’initiative en
revient a la Muhyiddin Ibn ‘Arabi Society, qui depuis plus de dix ans déploie une activité patiente
— et malheureusement trop peu connue et diffusée — dans I’étude de 1’ceuvre akbarienne ainsi que
la réflexion sur sa portée. Aucun théme particulier ne présidait a I’élaboration de ce volume, qui se
compose d’une part d’études proprement dites, toutes en langue anglaise (p. 142-372), d’autre part
de traductions inédites, en anglais, de textes akbariens (p. 12-139).

Parmi les premiéres, signalons plusieurs articles apportant des éclairages nouveaux sur la vie
du Sayh et la portée historique de son ceuvre. Ainsi, dans la ligne de La quéte du Soufre Rouge,
Claude Addas offre-t-elle (p. 164-180) une enquéte cherchant a mettre en évidence les liens 2 la
fois historiques et spirituels qui ont pu lier Ibn ‘Arabi a la figure d’ Abii Madyan. La grande estime
que le premier vouait au second — qu’il n’a jamais rencontré matériellement — revient, selon C.A.,
a I'éminent degré qu’aurait occupé Ablii Madyan dans la hiérarchie des saints, ainsi qu’a leur
commune appartenance au type spirituel des afrad. Dans « The Esoteric Foundations of Political
Legitimacy in Ibn ‘Arabi », Michel Chodkiewicz analyse les renseignements dont nous pouvons
disposer sur les positions d’Ibn ‘Arabi sur les rares circonstances ou questions politiques théoriques
sur lesquelles il s’est prononcé. Il y apparait que le Sayh gardait une attitude trés classique — et
surtout tres prudente — sur les questions épineuses du calife injuste ou corrompu, mais que toute la
dimension religieuse de I’exercice de 1’autorité se trouve dans ses doctrines transférée dans 1’ordre
du métaphysique : seul le Qurb est chef réel et légitime de la communauté, méme si cette fonction
ne coincide pas, la plupart du temps, avec le califat politique effectif. Enfin, on remarquera la
contribution d’Alexander Knysh, « Ibn ‘Arabi in the Later Islamic Tradition », consacrée au débat
« pour » ou «contre » Ibn ‘Arabi dans les siécles postérieurs. Il y reprend les positions des
bio-bibliographes les plus importants ~ comme Dahabi, Ibn Hagar, Safadi, Maqqari ; ou encore
Suyuti, Sa‘rani - pour souligner ’embarras et les fréquentes contradictions qui traversent leurs
jugements a I’égard d’un auteur si controversé. Plusieurs « affaires » de graves polémiques autour
de I’ccuvre akbarienne — comme celle autour de la personne de Firiizabadi (Yémen, fin X1ve siecle),
ou de Biqa‘i (Egypte et Syrie, milieu XV siécle) — sont également évoquées. Les enjeux sont
immenses et, plus qu’un simple article, mériteraient d’ailleurs qu’une thése entidre leur
soit consacrée.

BCAI 11 (1994) ‘Ayn al-Quzat Hamadani: Les Tentations métaphysiques (Tamhidat), trad. Chr. Tortel, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



